
Μ
Ο

Υ
ΣΕ

ΙΟ
 Β

Υ
ΖΑ

Ν
ΤΙ

Ν
Ο

Υ
 Π

Ο
Λ

ΙΤ
ΙΣ

Μ
Ο

Υ
 •

 M
U

SE
U

M
 O

F 
B

Y
ZA

N
TI

N
E 

CU
LT

U
R

E
20

19

Στρατιώτες Άγιοι,
Ήρωες Προστάτες

2019

Military Saints: Heroes & Protectors











To Mουσείο Βυζαντινού Πολιτισμού τιμήθηκε με το

Βραβείο Μουσείου του Συμβουλίου της Ευρώπης για το έτος 2005

The Museum of Byzantine Culture was awarded the

Council of Europe Museum Prize for the year 2005

Μουσείο Βυζαντινού Πολιτισμού

Λεωφ. Στρατού 2, 546 40 Θεσσαλονίκη

Τηλ. 2313 306 400

www.mbp.gr

Museum of Byzantine Culture

2, Stratou Ave., GR-546 40 Thessaloniki, Greece

Tel. +30 2313 306 400

www.mbp.gr

© 2018 Μουσείο Βυζαντινού Πολιτισμού / Museum of Byzantine Culture

ISBN: 978-960-9669-07-8

Η ΕΚΔΟΣΗ ΕΓΙΝΕ ΜΕ ΤΗΝ ΕΥΓΕΝΙΚΗ ΥΠΟΣΤΗΡΙΞΗ ΤΩΝ:
THIS DESK DIARY IS PUBLISHED WITH THE KIND SUPPORT OF:

Michael Strening και Alice Eppinga Strening



ΜΟΥΣΕΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟΥ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΥ
MUSEUM OF BYZANTINE CULTURE

ΣΩΜΑΤΕΙΟ ΦΙΛΩΝ ΜΟΥΣΕΙΟΥ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟΥ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΥ
ASSOCIATION OF THE FRIENDS OF THE MUSEUM OF BYZANTINE CULTURE

2019ΗΜΕΡΟΛΟΓΙΟ DESK DIARY

Στρατιώτες Άγιοι,
Ήρωες Προστάτες

Military Saints: Heroes and Protectors

Μέσα από τη Συλλογή Εικόνων του Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού

Through the Museum of Byzantine Culture’s icon collection



The Association of Friends of the Museum of Byzantine Culture, faith-
fully maintaining its yearly tradition, has gladly undertaken once again the 
expenses for the publication of the 2019 desk diary-album, whose topic is 

“Military Saints: Heroes and Protectors.” 
The Director of the Museum of Byzantine Culture, archaeologist Dr. Ag-

athoniki Tsilipakou, edited the diary and wrote the introductory text. The 
writer, with her eloquent and well-documented discourse, makes a valuable 
contribution to the interesting iconographic material from the MBC collec-
tions in relating the delightful stories of the “brave lads,” the pallikaria, of 
Byzantium. These fascinating narratives are oriented toward military saints, 
who enjoyed special honor during Byzantine, Post-Byzantine and even lat-
er times; the focus here is on Saints George, Demetrius, Procopius, Mercuri-
us, Eustathius, and Menas. This category is complemented by the conjunc-
tion of the Saints Theodore, Tyro (of Tyre) and Stratelates. The various mir-
acles which have been attributed to them inextricably join profound belief 
with an element of transcendence which is strongly reflected in the Ortho-
dox Church.

Upon publication of this desk diary, we extend to all our wishes for a 
Happy New Year filled with good health, peace, happiness, and creativity.

The Board of Directors
Association of Friends 

of the Byzantine Museum of Culture 

4



Το Σωματείο των Φίλων του Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού, τηρώντας 
ευλαβικά την ετήσια παράδοσή του, ανέλαβε με προθυμία, και αυτή τη φορά, 
τη δαπάνη για την έκδοση του ετήσιου ημερολογίου-λευκώματος για το 2019, 
με θέμα  «Στρατιώτες Άγιοι, Ήρωες Προστάτες».

Η αρχαιολόγος και διευθύντρια του Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού δρ. 
Αγαθονίκη Τσιλιπάκου επιμελήθηκε της έκδοσης και έγραψε το εισαγωγικό 
κείμενο. Η συγγραφέας με τον γλαφυρό και καλά τεκμηριωμένο λόγο της, 
αλλά και την εξίσου πολύτιμη συμβολή του ενδιαφέροντος εικονογραφικού 
υλικού που προέρχεται από τις συλλογές του ΜΒΠ, ξεδιπλώνει τις γοητευτι-
κές ιστορίες των «παλληκαριών» του Βυζαντίου. Οι συναρπαστικές αφηγήσεις 
προσανατολίζονται στους στρατιωτικούς αγίους, που απολάμβαναν ιδιαίτε-
ρης τιμής στα χρόνια του Βυζαντίου αλλά και στα μεταβυζαντινά και νεότερα, 
όπως στους αγίους Γεώργιο, Δημήτριο, Προκόπιο, Μερκούριο, Ευστάθιο και 
Μηνά. Την κατηγορία συμπληρώνει και η συζυγία των αγίων Θεοδώρων, του 
Τήρωνα και του Στρατηλάτη. Τα ποικίλα θαύματα που τους έχουν αποδοθεί 
συνδέουν αναπόσπαστα την βαθειά πίστη με το υπερβατικό στοιχείο, που 
αποτυπώνεται έντονα στην Ορθόδοξη Εκκλησία.

Με την έκδοση του ημερολογίου ευχόμαστε σε όλους Καλή Χρονιά με 
Υγεία, Ειρήνη, Ευτυχία και Δημιουργικότητα.

Το Διοικητικό Συμβούλιο 
Του Σωματείου των Φίλων 

του Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού

5



Άγιος Αθανάσιος, λεπτομέρεια εικόνας, 15ος αι.
St Athanasius, icon detail, 15th c.



«Παλληκάρια, που πορεύονται προς μεγάλους κινδύνους με στόχο να τους 
εκμηδενίσουν, ανακουφίζοντας μια κοινωνική ομάδα και, κατόπιν τούτου 

αφηρωίζονται υπάρχουν στη συλλογική μνήμη κάθε κοινωνίας.» 

Την εποχή του Βυζαντίου «κληρονομούν χαρακτηριστικά από τους προκα-
τόχους τους ήρωες ή θεούς και δημιουργούν στερεότυπα τόσο ισχυρά, ώστε 

να περνούν ακέραια στη σύγχρονη εικονογραφία»

(†Τ. Παπαμαστοράκης)

Mε το ημερολόγιο-λεύκωμα που κρατάτε στα χέρια σας επιθυμού-
με να σας παρουσιάσουμε ζητήματα που αφορούν την ερμη-
νευτική προσέγγιση των απεικονίσεων των στρατιωτικών αγί-
ων του Βυζαντίου μέσα από την πλούσια συλλογή των εικόνων 

του Μουσείου Βυζαντινού πολιτισμού, και ειδικότερα των κορυφαίων στρα-
τιωτικών αγίων της ορθόδοξης Εκκλησίας. Εκείνων που υπηρέτησαν από ο-
ποιαδήποτε θέση στον ρωμαϊκό στρατό, διακρίθηκαν για την αποτελεσματι-
κότητα και γενναιότητά τους, και στη συνέχεια μαρτύρησαν ομολογώντας 
την πίστη τους.  Οι άγιοι αυτοί αποτέλεσαν σύμβολα και πρότυπα που νοη-
ματοδοτούνταν κάθε φορά από συγκεκριμένες κοινωνικοπολιτικές και οικο-
νομικές συνθήκες αντιπροσωπεύοντας συγκεκριμένη κοινωνική τάξη ή ιδε-
ολογία στη διάρκεια των βυζαντινών και μεταβυζαντινών χρόνων.1

1.   Στο σημείο αυτό επιθυμούμε να καταστήσουμε σαφές ότι στόχος μας δεν είναι η εξάντληση του θέματος περί 
στρατιωτικών αγίων εν γένει ή η απαρίθμηση των στρατιωτικών αγίων, επώνυμων και ανώνυμων, ανδρών και 
γυναικών που τιμώνται από την Ορθόδοξη Εκκλησία ως τέτοιοι ή αποτελούν μέχρι σήμερα σύμβολα και προστάτες 
των Ενόπλων γενικότερα Δυνάμεών μας. Βλ. σχετικά C. Walter,  The Warrior Saints in Byzantine Art and Tradition, 
Ashgate, Hants 2003 ; P. L. Grotowski, Arms and Armour of the Warrior Saints. Tradition and Innovation in Byzan-
tine Ikonography (843-1261), Leiden - Boston 2010.

Στρατιώτες Άγιοι,
Ήρωες Προστάτες

Μέσα από τη Συλλογή Εικόνων
του Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού

7



Η εικόνα, που έχει τις απαρχές της, μορφολογικά, 
στην κληρονομιά της ελληνορωμαϊκής αρχαιότητας, ό-
πως καθορίστηκε μετά την Εικονομαχία (726-843), εί-
ναι η αντανάκλαση του πρωτοτύπου και το όχημα της 
θείας ενέργειας και χαρακτηρίζεται από συγκεκριμένη 
αισθητική που υποστηρίζει την πνευματική της αξία. Η 
ζωγραφική των εικόνων δεν παραμένει στατική στο πέ-
ρασμα των αιώνων. Τόσο η τεχνική όσο και η τεχνοτρο-
πία ποικίλουν κάθε φορά και συμβαδίζουν με τις γενι-
κότερες εξελίξεις στον τομέα της κοσμικής και θρησκευ-
τικής ζωγραφικής γενικότερα, τις αλληλεπιδράσεις και 
τα αντιδάνεια μεταξύ Ανατολής και Δύσης, τα πρότυπα 
των ζωγράφων, τις προτιμήσεις παραγγελιοδοτών, κτι-
τόρων και αφιερωτών. 

Στη βυζαντινή εικονογραφία γενικότερα οι άγιοι δια-
χωρίζονται σε τάξεις από την ενδυμασία τους και τα συ-
νοδευτικά αντικείμενά τους. Οι στρατιωτικοί άγιοι, πιο 
συγκεκριμένα, από τη στρατιωτική ενδυμασία και τον ο-
πλισμό τους. Η αναγνώριση ενός αγίου βασίζεται σε κα-
θιερωμένα από την παράδοση συγκεκριμένα προσωπο-
γραφικά χαρακτηριστικά, τα οποία παραμένουν εν πολ-
λοίς σταθερά ανά τους αιώνες, και τα οποία περιγράφο-
νται συνήθως στις βιογραφίες και στα αγιολογικά κείμε-
να ή στις πηγές που σχετίζονται με τους αγίους και τα 
θαύματά τους ή στα επιγράμματα (ποιήματα που συν-
θέτονται ειδικά για να αναγραφούν σε εικόνες). Η πι-
στότητα της εικόνας στο πρωτότυπο της μορφής του α-
γίου είναι προϋπόθεση για την επικοινωνία του πιστού 
με τον άγιο και την πραγμάτωση της διαμεσολαβητι-
κής λειτουργίας του τελευταίου υπέρ των πιστών. «Ὅσῳ 
γάρ συνεχῶς δι’εικονικῆς ἀνατυπώσεως ὁρῶνται, τοσοῦτον 
καί οἱ ταύτας θεώμενοι διανίστανται πρός τήν πρωτοτύπων 
μνήμην τε καί ἐπιπόθησιν…» δογματίζει η Ζ΄ Οικουμενι-
κή Σύνοδος (787).

Οι στρατιωτικοί άγιοι απεικονίζονται συνήθως σε 
νεαρότερη ηλικία από τους αγίους των υπόλοιπων τά-
ξεων, δυναμικοί και φυσικά ενεργοί, εμπνέοντας εμπι-
στοσύνη στον πιστό. Το γεγονός αυτό μαρτυρείται και 
στα αγιολογικά κείμενα, ιδιαίτερα των Θαυμάτων των 

αγίων, όπου θαυματουργές εικόνες τιμωρούν τους απί-
στους και αντεπιτίθενται στις επιθέσεις τους. Οι στρατι-
ωτικοί άγιοι θεωρούνται γενικότερα διώκτες των δαιμό-
νων και προστάτες των μαχητών και η απεικόνισή τους 
είχε από την πρώτη εμφάνισή τους στην τέχνη, κυρίως 
τους 6ο - 7ο αι., συμβολικό - αποτροπαϊκό χαρακτήρα. Η 
χριστιανική Εκκλησία υιοθέτησε την αυτοκρατορική ει-
κονογραφία της ύστερης ρωμαϊκής περιόδου και το σχε-
τικό ιδεολογικό υπόβαθρο προσδίδοντας νέους συμβο-
λισμούς προς όφελος του αγώνα της ενάντια στους ει-
δωλολάτρες απίστους.  

Πριν από την Εικονομαχία, οι στρατιωτικοί άγιοι α-
πεικονίζονται στη βυζαντινή τέχνη κυρίως ως μάρτυ-
ρες, δεόμενοι, ή σε χειρονομία σεβασμού και αποδοχής 
του μαρτυρικού θανάτου τους, κρατώντας τον σταυρό. 
Με στρατιωτική ενδυμασία και εξάρτυση, συνήθως με 
πλήρη οπλισμό, είναι η συνήθης πρακτική παρουσία-
σης των στρατιωτικών αγίων, από τον 10ο αι. και κυρί-
ως από τον 11ο αι. κ.ε. Ο άγιος απεικονίζεται ολόσωμος 
ή σε προτομή με στρατιωτική περιβολή οπλίτη: Κοντό 
χιτώνα και σιδερένιο φολιδωτό ή διακοσμημένο θώρα-
κα, ιμάτιο. Φέρει  συνήθως το τόξο με φαρέτρα και βέ-
λη, ασπίδα και κράνος. Με το δεξί κρατά δόρυ, συχνά 
όμως και ξίφος ή και βέλη. Την περίοδο εκείνη (10ος-
12ος αι.), επί της δυναστείας των Μακεδόνων και στη 
συνέχεια επί Κομνηνών και Αγγέλων, οι στρατιωτικοί 
συγκροτούν ανώτερο κοινωνικό στρώμα και οι στρατι-
ώτες χαίρουν ιδιαίτερης τιμής, όταν πεθαίνουν στο πε-
δίο της μάχης, ως μάρτυρες. Οι συνεχείς αγώνες εναντί-
ον παντοειδών εχθρών στα σύνορα, τις άκρες, της βυζα-
ντινής αυτοκρατορίας καλλιέργησαν το ιδεώδες του ή-
ρωα ακρίτα στρατιώτη που χαρακτηρίζεται όχι μόνο α-
πό σωματική ρώμη και πολεμική επιδεξιότητα αλλά και 
από υψηλό φρόνημα, ανδρεία και μεγαλοψυχία. Το ιδε-
ώδες αυτό είχε άμεση επίδραση στην απεικόνιση των 
στρατιωτικών αγίων, οι οποίοι πλέον λειτουργούσαν και 
ως πάτρωνες των δυνατών οικογενειών, της στρατιω-
τικής αριστοκρατίας και των αυτοκρατόρων που προ-

8



έρχονταν από αυτές. Έτσι στους στρατιωτικούς αγίους 
πρώτης βαθμίδας προσδίδεται το νέο χαρακτηριστικό 
της αριστοκρατικής καταγωγής, το οποίο δηλώνεται ει-
καστικά, από τον 12ο αι. κυρίως, με το στεμματογύριο 
που φέρουν στην κεφαλή τους (=διάδημα με διπλή σει-
ρά μαργαριτάρια δεμένα με τρεις πολύτιμους ρόδακες, 
προνόμιο μελών της αυτοκρατορικής οικογένειας). Κατ’ 
αυτόν τον τρόπο αλληλοσυνδέονται η στρατιωτική αρι-
στοκρατία, επίγεια και ουράνια, με τη γενναιότητα στη 
μάχη, το ιδανικό των στρατιωτικών αυτοκρατόρων. Ο 
συμβολισμός αυτός αποκρυσταλλώνεται από τον 12ο 
αι. κ.ε. και στον λιγότερο διαδομένο τύπο του ένθρονου 
στρατιωτικού αγίου, που παραπέμπει αφενός στην τιμη-
τική θέση του στρατιώτη μάρτυρα στην ουράνια βασι-
λεία και αφετέρου στη νέα ιδιότητα της αριστοκρατικής 
καταγωγής του ως μέλους της αυτοκρατορικής οικογέ-
νειας. Οι στρατιωτικοί άγιοι καθίστανται προστάτες όχι 
μόνο του βυζαντινού στρατού αλλά γενικότερα των δο-
μών, των θεσμών και της ίδιας της ιδεολογίας της βυζα-
ντινής αυτοκρατορίας. 

Οι στρατιωτικοί άγιοι, από τον 14ο αι., αποδίδονται 
συχνότερα όχι μόνο με στρατιωτική ενδυμασία αλλά 
και πάνοπλοι, εκφράζοντας την αγωνία του βυζαντινού 
κόσμου για το επερχόμενο τέλος του. Ωστόσο ο τύπος 
του μάρτυρα με αρχοντική ενδυμασία, κάποτε και με ο-
πλισμό, συνυπάρχει με εκείνον του στρατιώτη, που φέ-
ρει ενίοτε και τον σταυρό του μαρτυρίου. Την περίο-
δο της τουρκοκρατίας οι στρατιωτικοί άγιοι δεν αντι-
προσωπεύουν πλέον συγκεκριμένη κοινωνική τάξη, ό-
πως συνέβαινε κατά τους μέσους βυζαντινούς χρόνους 
(9ο-12ο αι.), αλλά συγκεκριμένη ιδεολογία, σχετιζόμε-
νη με τη θρησκευτική και εθνική παλιγγενεσία. Οι υπό-
δουλοι τους θεωρούν εμψυχωτές που θα τους στηρίξουν 
στον δρόμο του μαρτυρίου. Βρισκόμαστε πλέον στην ε-
ποχή της πάσχουσας Eκκλησίας. Γι’ αυτό, την ίδια περί-
οδο καλλιεργείται και γνωρίζει ιδιαίτερη άνθηση ο τύ-
πος του έφιππου στρατιωτικού αγίου.

Ο τύπος αυτός αποτελεί την επιβίωση του έφιππου 
ήρωα των προχριστιανικών χρόνων στην αυτοκρατο-

ρική και επιτύμβια εικονογραφία της ύστερης ρωμαϊ-
κής περιόδου και απαντά ήδη από τον 5ο αι. στην κο-
πτική τέχνη. Οι έφιπποι φονεύουν, συνήθως διαδορατί-
ζουν, ερπετό, δράκοντα ή βάρβαρο σε μίμηση των παρα-
στάσεων του νικητή ρωμαίου ηγεμόνα ή αυτοκράτορα 
που κατατροπώνει τον πεσμένο αντίπαλο, άλλοτε ποδο-
πατώντας τον. Τα συγκεκριμένα αρχέτυπα υιοθετούνται 
στη χριστιανική εικονογραφία των στρατιωτικών αγί-
ων, κατά την οποία άγιοι, όπως οι Θεόδωροι, ο Γεώρ-
γιος, ο Δημήτριος, ο Μερκούριος, ο Προκόπιος λαμβά-
νουν από τον Θεό τη δύναμη ή την εντολή να εξοντώ-
σουν  την προσωποποιημένη εκδοχή του κακού εξ ονό-
ματος ή προς όφελος μιας κοινωνικής ομάδας. Η απει-
κόνιση του έφιππου στρατιώτη - μάρτυρα – ήρωα, κα-
ταυτόν τον τρόπο, εμπεριέχει εκτός από αποτροπαϊκό, 
θριαμβικό και επινίκιο χαρακτήρα.

Στη συλλογή εικόνων του Μουσείου Βυζαντινού 
Πολιτισμού, σχεδόν στο σύνολό τους μεταβυζαντινών 
χρόνων, οι συχνότερα εμφανιζόμενοι στρατιωτικοί άγι-
οι, και μάλιστα με στρατιωτική ενδυμασία και εξάρτυ-
ση, είναι οι άγιοι Γεώργιος και Δημήτριος. Απεικονί-
ζονται μόνοι τους ή σε συζυγία με άλλους στρατιωτι-
κούς αγίους, συνήθως με τον άγιο Θεόδωρο (Τήρωνα) ή 
τους αγίους Θεοδώρους (Τήρωνα και Στρατηλάτη), ενί-
οτε με αγίους από άλλες τάξεις. Ελάχιστα παραδείγμα-
τα διαθέτουμε για τους αγίους Προκόπιο και Μερκού-
ριο, ενώ μεμονωμένα για τους αγίους Ευστάθιο και Μη-
νά. Οι προαναφερόμενοι άγιοι, εκτός από τον άγιο Μη-
νά, είναι οι κορυφαίοι στρατιωτικοί άγιοι, εκείνοι που 
αποτέλεσαν τους προστάτες των βυζαντινών στρατηλα-
τών αυτοκρατόρων και παραμένουν δημοφιλείς μέχρι 
τις μέρες μας. 

Ο μεγαλομάρτυς (και μυροβλήτης) άγιος Δημήτριος 
είναι «ο μοναδικός άγιος που συνδέθηκε τόσο άμεσα με 
την προστασία μιας πόλης στο Βυζάντιο, τη Θεσσαλο-
νίκη, η δραστηριότητα του οποίου μπορεί να αντιπαρα-
βληθεί μόνο με αυτήν της Θεοτόκου στην Κωνσταντι-
νούπολη». Με τη διαρκή θαυματουργική παρουσία του 
από τους πρώτους χριστιανικούς χρόνους παραμένει 

9



μέχρι σήμερα στη συνείδηση των πιστών ο προστάτης 
και πολιούχος άγιος της Θεσσαλονίκης, μια ιδιότητα 
που προβάλλεται ιδιαίτερα με αφορμή και την απελευ-
θέρωση της πόλης από τους Τούρκους κατά την ημέρα 
της εορτής του το 1912. «Ὁ μέγας φρουρός Θεσσαλονίκης, 
ὁ ρύστης ἐν τοῖς κινδύνοις ὁ ἐξαίρετος» (κανόνας πατριάρ-
χη Φιλόθεου Κόκκινου). Η ακτινοβολία του, αν και δεν 
εντάσσεται στους λεγόμενους ταξιδευτές αγίους, απλώ-
νεται στα πέρατα της οικουμένης και όχι μόνον του ορ-
θόδοξου κόσμου. Αριστοκρατικής καταγωγής, έδρασε 
την περίοδο 284-305, επί Διοκλητιανού και Μαξιμια-
νού και μαρτύρησε εξαιτίας της πίστης του και της δι-
δασκαλίας αυτής με λογχισμό. 

Ήδη στις παλαιότερες παραλλαγές του βίου του (6ος 
αι.) και τις περιγραφές του Βιβλίου των Θαυμάτων ε-
πικρατεί η ιδιότητά του ως στρατιωτικού που διακρί-
θηκε στον ρωμαϊκό στρατό, πριν ακόμη φτάσει στο α-
ξίωμα του υπάτου. Το γεγονός αυτό συνδέεται με τις 
βαρβαρικές επιδρομές που συντάραξαν την αυτοκρα-
τορία από τους πρώτους χριστιανικούς χρόνους και α-
πειλούσαν και την ίδια τη Συμβασιλεύουσα, με αποκο-
ρύφωμα τις αβαροσλαβικές πολιορκίες του τέλους του 
6ου και των αρχών του 7ου αι. Αθλοφόρος, σωσίπατρις, 
φιλόπολις, οπλίτης Χριστού, στρατηγός, φαλαγγάρχης, πο-
λεμιστής δεξιώτατος, μέγας στρατάρχης και στρατηγέτης α-
ποκαλείται στα υμνογραφικά και αγιολογικά κείμενα. Η 
απεικόνιση του  αγίου Δημητρίου ως στρατιώτη (οπλί-
τη) με τα βασικά όπλα, δόρυ στο δεξί και ασπίδα στο α-
ριστερό, στον χαρακτηριστικό βασικό βυζαντινό τύπο 
που καθιερώνεται στη μεταεικονομαχική περίοδο, από 
τον 10ο αι. κ. ε., παραπέμπει σε πρότυπο βασισμένο 
στο όραμα του αυτοκράτορα Λέοντος ΣΤ΄ Σοφού, όπως 
περιγράφεται στον βίο της αγίας Θεοφανούς: «νεανίας 
τίς στρατιωτικήν στολήν ἠμφιεσμένος, ἐν μέν τῇ δεξιά χειρί 
δόρυ κατέχων, τῇ δέ εὐωνύμῳ ἀσπίδα». Από τον 10ο, και 
ιδιαίτερα τον 11ο αι., η μορφή του ως στρατιωτικού α-
γίου, ιδιαίτερα δημοφιλής στους αυτοκρατορικούς κύ-
κλους, απαντά συχνά σε σφραγίδες επισκόπων και α-
ξιωματούχων, σε εγκόλπια – λειψανοθήκες και σε κου-

τρούβια, τα μολύβδινα φιαλίδια με μύρο από τον τά-
φο του αγίου. Ο άγιος, με στρατιωτική περιβολή, ει-
κονίζεται και στα νομίσματα που κόβονται στην πό-
λη της Θεσσαλονίκης επί Αλεξίου Α΄ Κομνηνού (1092), 
στο πλαίσιο της νομισματικής μεταρρύθμισης του αυ-
τοκράτορα και μετά τη σημαντική νίκη του εναντίον 
των Νορμανδών το 1082 στη μάχη της Λάρισας. Ο άγι-
ος Δημήτριος γίνεται ο πάτρωνας της δυναστείας των 
Κομνηνών μαζί με τους αγίους Θεόδωρο και Γεώργιο. 
Η ιδιαίτερη τιμή που απολάμβανε ο άγιος Δημήτριος, 
και που συνδέεται με την αυτοκρατορική εικονογρα-
φία και ιδεολογία του ελέω Θεού αυτοκράτορα – νικη-
φόρου αήττητου στρατάρχη με τη σύμπραξη του αγίου, 
γίνεται ιδιαίτερα εμφανής στα δύο κεντημένα επιγράμ-
ματα στον θυρεό που κάλυπτε τη ράχη του στρατιωτι-
κού θώρακα του Αλέξιου Α΄, δώρο της συζύγου του Ει-
ρήνης Δούκαινας.  Η συνδρομή του αυτοκράτορα στη 
χρηστή διοίκηση και τη διατήρηση της τάξης στην πό-
λη μαζί με τον άγιο Δημήτριο αποτυπώνεται στη συμ-
βολική απεικόνιση σε νόμισμα του Μανουήλ Αγγέλου 
Κομνηνού Δούκα, δεσπότη της Θεσσαλονίκης (1230-
1238), όπου οι δυο τους εικονίζονται ένθρονοι κρατώ-
ντας ομοίωμα της πόλης. Η μορφή του αγίου σε νομί-
σματα, σφραγίδες και αντικείμενα λατρείας συνεχίζεται 
να υιοθετείται σε όλη τη διάρκεια της βυζαντινής περι-
όδου τόσο από βυζαντινούς αξιωματούχους και αυτο-
κράτορες, όσο και από ηγεμόνες γειτονικών λαών και 
βασιλείων που μιμούνταν ή υιοθετούσαν την αυτοκρα-
τορική εικονογραφία και ιδεολογία του Βυζαντίου, οι-
κειοποιούμενοι τα σύμβολά της (σλαβικές χώρες, Γαλη-
νοτάτη Δημοκρατία της Βενετίας, κ. ά.).

Η πλειοψηφία των εικόνων της συλλογής του Μου-
σείου παρουσιάζουν τον άγιο Δημήτριο στον τύπο του 
έφιππου στρατιωτικού αγίου.  Έφιππος εμφανίζεται ο 
άγιος στην περιγραφή του Α΄ Βιβλίου των Θαυμάτων 
του από τον αρχιεπίσκοπο Ιωάννη (7ος αι.), σύμφωνα 
με την οποία οι ορδές των βαρβάρων (κατά την αβαρο-
σλαβική πολιορκία του τέλους του 6ου αι., το 586) δια-
λύθηκαν από μία αόρατη στρατιωτική δύναμη με επικε-

10



φαλής τον άγιο Δημήτριο πάνω σε λευκό άλο-
γο («ἄνδρα πυρράκην καί λαμπρόν ἳππω λευκῷ 
ἱππαζόμενον καί ἱμάτιον φοροῦντα λευκόν»). Οι 
πρωιμότερες παραστάσεις του έφιππου αγί-
ου διασώζονται από τον 12ο αι. κ.ε. σε εικό-
νες, έργα κυρίως μικροτεχνίας. 

Ιδιαίτερα δημοφιλής από τους παλαιολό-
γειους χρόνους και ιδιαίτερα από τον 15ο αι. 
και εξής, όταν καλλιεργείται περισσότερο από τους 
κρητικούς ζωγράφους, είναι ο τύπος του έφιππου αγί-
ου Δημητρίου που φονεύει τον βούλγαρο ηγεμόνα Ιω-
άννη Β΄ Ασάν (Ιωαννίτζη), τον Καλογιάννη ή Σκυλο-
γιάννη κατά τους Βυζαντινούς. Το επεισόδιο αυτό αφο-
ρά στο 21ο θαύμα του αγίου το 1207, όπως περιγράφε-
ται στη Συλλογή του Ιωάννη Σταυρακίου (β ΄μισό 13ου 
αι.): «ἔφιππος ἐφ’ ἳππου λευκοῦ τῷ βουλγαράνακτι φαίνεται… 
καί καιρίαν ἀκοντίζει παρά χρῆμα τόν ἄθλιον». Το θέμα γί-
νεται ιδιαίτερα αγαπητό στη Μακεδονία, και, λόγω του 
έντονα θριαμβικού και επινίκιου χαρακτήρα του, καθι-
ερώνεται στη μεταβυζαντινή περίοδο σε φορητές εικό-
νες, τοιχογραφίες και χαρακτικά. Την περίοδο αυτήν η 
μορφή του Σκυλογιάννη ταυτίζεται με εκείνη του τούρ-
κου κατακτητή, ενσαρκώνοντας το όραμα των υπόδου-
λων Ελλήνων για τη μέλλουσα απελευθέρωσή τους από 
τον τουρκικό ζυγό. Ο συγκεκριμένος εικονογραφικός τύ-
πος παρουσιάζει τον άγιο να φονεύει τον Ιωαννίτζη ό-
χι μέσα στη σκηνή και στον ύπνο του, όπως καταγράφε-
ται στις πηγές, αλλά με στρατιωτική περιβολή,  προβάλ-
λοντας αντίσταση, είτε πεσμένο στα πόδια του αλόγου 
προσπαθώντας άλλοτε να προστατευτεί με την ασπίδα 
του, είτε έφιππο να τρέπεται σε φυγή. Η διαφοροποίη-
ση αυτή της εικονογραφίας καθιστά τον αγώνα του α-
γίου ενάντια στο βαρβαρικό στοιχείο πιο δραματικό και 
τη νίκη περιφανή. 

Όπως παρατηρούμε και στις εικόνες της συλλογής 
του Μουσείου, το επεισόδιο διαδραματίζεται σε εξωτε-
ρικό χώρο με την τειχισμένη πόλη στο βάθος. Ο άγιος 
καλπάζοντας πάνω σε κόκκινο άτι ορμητικός,  και πά-
ντα σε ετοιμότητα, που επιτείνεται από το αναπετάριν 

του μανδύα 
του, τρυπά με 
το, συχνά σταυ-
ροφόρο, δόρυ του [ΒΕΙ 
664, 673], τον πεσμένο 
στο έδαφος αντίπαλο, κά-
ποιες φορές ποδοπατώντας τον [ΒΕΙ 930]. Ο ηττημένος 
παρουσιάζεται κάποτε και με σπασμένο δόρυ, στοιχείο 
που επιτείνει τον θρίαμβο του αγίου [ΒΕΙ 184]. Στον ου-
ρανό προβάλλουν συχνά το χέρι του Θεού [ΒΕΙ 930] ή ο 
Χριστός Παντοκράτωρ ευλογώντας τον άγιο ή άγγελος 
Κυρίου στέφοντάς τον με τον ένδοξο στέφανο του μαρ-
τυρίου [ΒΕΙ 672, 673]. 

Σε δύο εικόνες της συλλογής [ΒΕΙ 513, 673] έχουμε 
τον εικονογραφικό συμφυρμό του επεισοδίου του Σκυ-
λογιάννη σε συνδυασμό με ένα άλλο Θαύμα (11ο) του 
αγίου Δημητρίου, που αφορά στην αιχμαλωσία του α-
φρικανού επισκόπου Κυπριανού, όπως περιγράφεται 
στην παραλλαγή του Ιωάννη Σταυρακίου. Ο επίσκοπος, 
κατά το ταξίδι του προς την Κωνσταντινούπολη, αιχμα-
λωτίστηκε από Σλάβους. Ο άγιος παρουσιάστηκε στον 
αιχμάλωτο ως έφιππος στρατιωτικά ντυμένος, ξιφηφό-
ρος νέος, που τον βοήθησε να αποδράσει και τον οδή-
γησε στη Θεσσαλονίκη. Εκεί ο Κυπριανός ψάχνοντας 
την κατοικία του στρατιώτη προσήλθε στον ναό του α-
γίου και αναγνώρισε σε εικόνα του τον άγνωστο νεαρό 
σωτήρα του. 

Συμπερασματικά οι εικόνες της συλλογής του Μου-
σείου ανήκουν στην ομάδα των έργων που επιχωριά-
ζουν στo Άγιο Όρος και τη Θεσσαλονίκη και παρουσιά-

11



ζουν τον άγιο Δημήτριο στον τύπο του έφιππου στρα-
τιωτικού με συμφυρμό διαφορετικών θαυματουργικών 
παρεμβάσεων, αποσυνδέοντας το θέμα από την ιστορι-
κή του συνάφεια, σύμβολο της οριστικής συντριβής του 
κακού, του αντίπαλου για την Ορθοδοξία, το γένος, την 
κοινωνική ομάδα ή πόλη, το άτομο.

Σε μία ρώσικη εικόνα της συλλογής [ΒΕΙ 730] παρι-
στάνεται ένα θαύμα του αγίου Δημητρίου, εμπνευσμένο 
από εκείνο της εξόντωσης του Σκυλογιάννη, το οποίο 
μαρτυρείται μόνο σε σλαβικές πηγές και συγκεκριμένα 
σε Συναξάριο του 16ου αι., σύμφωνα με το οποίο ένας 
βάρβαρος ηγεμόνας υποχρέωσε δύο νεαρές, δεινές κε-
ντήστρες, που είχε αιχμαλωτίσει, να φιλοτεχνήσουν έ-
να έργο κεντητικής με τον ίδιο, έφιππο, να κατατροπώ-
νει τον άγιο Δημήτριο. Αυτές όμως παρακούοντας την 
εντολή κέντησαν ακριβώς το αντίθετο, τον βάρβαρο να 
καταβάλλεται από τον έφιππο άγιο. Σύμφωνα με το αγι-
ολογικό κείμενο οι δύο νεαρές μεταφέρθηκαν τη νύχτα 
με τη βοήθεια του αγίου κατά θαυμαστό τρόπο στη Θεσ-
σαλονίκη για να σωθούν. 

Σε άλλη εικόνα της συλλογής [ΒΕΙ 952] παρουσιά-
ζεται ένα από τα βασικά, όσο και δημοφιλή, επεισόδια 
του βίου του αγίου Δημητρίου, ό άγιος να ευλογεί τον 
Νέστορα στη φυλακή. Και οι δύο άγιοι παριστάνονται 
με στρατιωτική ενδυμασία, ως πραγματικοί στρατιώτες 
Χριστού (β΄ επιστολή του αποστόλου Παύλου προς Τι-
μόθεο). Ο Νέστωρ υπήρξε μαθητής του αγίου Δημητρί-
ου, με την ευλογία του οποίου νίκησε τον άθεο γίγαντα 
Λυαίο, μονομάχο του αυτοκράτορα Μαξιμιανού, σε α-
γώνα πάλης στο στάδιο της Θεσσαλονίκης. Εξαιτίας αυ-
τού και της ομολογίας του ότι ήταν χριστιανός μαρτύ-
ρησε με αποκεφαλισμό. Σύμφωνα με τις σχετικές αγιο-
λογικές πηγές ο Νέστωρ προτού αγωνισθεί επισκέφτη-
κε τον άγιο Δημήτριο στη φυλακή και έλαβε την ευλογία 
του. Η παλαιότερη απεικόνιση του επεισοδίου απαντά 
στο αργυρό κιβωτίδιο της μονής Βατοπεδίου, 12ου αι., 
όπου εμφανίζεται γενικότερα ο πρώτος εκτενής εικονο-
γραφικός κύκλος του μαρτυρίου του αγίου Δημητρίου.

Ο βιογραφικός κύκλος του αγίου Δημητρίου, εμπνευ-

σμένος από τα αγιολογικά και υμνογραφικά κείμενα, 
τους λόγους και τα εγκώμια προς τιμήν του, τα επιγράμ-
ματα, ανεξαρτήτως αν δημιουργήθηκε ή όχι στη Θεσ-
σαλονίκη, όπως υποστήριξε ο Α. Ξυγγόπουλος, αποτέ-
λεσε έναν από τους δημοφιλέστερους αγιολογικούς ει-
κονογραφικούς κύκλους με ιδιαίτερη διάδοση από την 
παλαιολόγεια περίοδο και εξής, κυρίως στους μεταβυ-
ζαντινούς χρόνους. Στις φορητές εικόνες, οι σκηνές με 
θέματα από το μαρτύριο και τα θαύματά του αποδίδο-
νται σε μικρογραφική κλίμακα γύρω από την κεντρική 
μορφή του αγίου. Η μορφή αυτή συνήθως ακολουθεί έ-
ναν από τους τύπους του στρατιωτικού αγίου, έφιππου 
ή ένθρονου, ιδιαίτερα στις εικόνες από τη Θεσσαλονίκη 
και το Άγιο Όρος αλλά και τον ευρύτερο μακεδονικό χώ-
ρο. Στον 19ο, κυρίως, αιώνα, τόσο σε ξύλινες γραπτές ει-
κόνες όσο και σε χαλκογραφίες, στις λεγόμενες χάρτινες 
εικόνες, καθιερώνονται συνεπτυγμένες μορφές του βιο-
γραφικού κύκλου του αγίου. Οι σκηνές τοποθετούνται 
στο κάτω μέρος της εικόνας, είτε σε μία ή σε περισσό-
τερες ζώνες [ΒΕΙ 673], είτε σε κατακόρυφη διάταξη ανά 
πλευρά, κάποτε και σε σχήμα ανεστραμμένου Π.

Ο μεγαλομάρτυς, τροπαιοφόρος, ταξιάρχης και 
καλλίνικος άγιος Γεώργιος, που παραλληλίζεται με τον 
Χριστό ως προς τα μαρτύριά του, κατάγεται από την 
Καππαδοκία. Γόνος εύπορης  οικογενείας, υπηρέτησε 
στις τάξεις του ρωμαϊκού στρατού στο Τάγμα των Τρι-
βούνων επί Διοκλητιανού. Παρά το πλήθος των τιμητι-
κών διακρίσεών του αποποιήθηκε τη στρατιωτική του 
ιδιότητα ομολογώντας την πίστη του. Υποβλήθηκε για 
πολλά χρόνια σε σειρά βασανιστηρίων τόσο σκληρών 
ώστε πέθανε και αναστήθηκε δύο φορές, ενώ ο τρίτος 
θάνατος ήταν η λήξη του μαρτυρίου του με τον απο-
κεφαλισμό του. Το λείψανό του μεταφέρθηκε πιθανόν 
στη Λύδδα (ή Διόσπολη, αργότερα και Γεωργιούπολη), 
τόπο καταγωγής της μητέρας του, από τον θεράποντά 
του Πασικράτη, όπου ανεγέρθηκε ναός (πρώτη μαρτυ-
ρία τον 6ο αι., στο Οδοιπορικό του Θεοδοσίου). Αποτε-
λεί μέχρι σήμερα ένα από τα σημαντικότερα προσκυνή-
ματα της Ανατολής.



Αν και αμφισβητείται η ιστορικότητα της προσωπι-
κότητάς του, ο άγιος Γεώργιος θεωρείται ο δημοφιλέ-
στερος άγιος του χριστιανικού κόσμου γενικότερα, και 
όχι μόνον. Κανένας άλλος άγιος δεν έχει απεικονισθεί 
τόσο συχνά και σε όλα τα είδη της βυζαντινής τέχνης, 
όπως ο άγιος Γεώργιος. Η εντυπωσιακή διάδοση και ε-
ξάπλωση της τιμής του αγίου οφειλόταν και στο ότι θε-
ωρούνταν προστάτης των βυζαντινών αυτοκρατόρων, ή-
δη από τον 5ο αι., οι οποίοι μεριμνούσαν για την ανέ-
γερση ή ανοικοδόμηση ναών και ιερών προσκυνημά-
των αφιερωμένων στον τροπαιοφόρο άγιο. Κατεξοχήν 
κέντρο τιμής του ήταν η Κωνσταντινούπολη. Σύμφωνα 
με αξιόπιστες μαρτυρίες, που εκκινούν τουλάχιστον από 
τον 6ο αι., περισσότεροι από έξι ναοί ήταν αφιερωμέ-
νοι στον άγιο. Ο σημαντικότερος από αυτούς ήταν ο Ά-
γιος Γεώργιος των Μαγγάνων, που ανεγέρθηκε τον 11ο 
αι. (1045-1047) από τον αυτοκράτορα Κωνσταντίνο Θ΄ 
Μονομάχο, μετά τις πολεμικές νίκες του εναντίον των 
Πατσινακών με την επέμβαση του αγίου. Ο άγιος Γεώρ-
γιος γίνεται το σύμβολο του ακατάλυτου πολεμιστή – α-
γίου και προστάτη όχι μόνον του βυζαντινού αυτοκρα-
τορικού οίκου αλλά και εκείνου ξένων ηγεμόνων που 
διατηρούσαν πολυποίκιλες σχέσεις με το Βυζάντιο κα-
τά μίμηση, ενώ οι πρώτες απεικονίσεις του με στρατιω-
τική περιβολή ανάγονται κιόλας στον 6ο αι.

Στην ευρύτερη περιοχή της Εγγύς Ανατολής και ιδι-
αίτερα στην Καππαδοκία και τη Γεωργία, αναπτύχθηκε 
πλούσια αγιολογική και εικονογραφική παράδοση γύρω 
από τον βίο του αγίου Γεωργίου. Ο βίος περιλαμβάνει 
σειρά σκηνών με τα μαρτύρια και τα θαύματά του, όπως 
αποτυπώνονται και διανθίζονται στις σχετικές αγιολο-
γικές πηγές  (Μαρτυρολόγια, Συλλογές Θαυμάτων) από 
τον 7ο αι. έως και τον 15ο αι.  Τα παλαιότερα χειρόγρα-
φα των μαρτυρολογίων του χρονολογούνται στους 5ο-
6ο αιώνες. Από τη συγκεκριμένη περιοχή προέρχονται 
και οι πρωιμότερες απεικονίσεις του βίου του (10ου και 
11ου αι.), ενώ η παλαιότερη βιογραφική φορητή εικό-
να του (τέλη 12ου -13ος αι.) βρίσκεται στη Μονή Σι-
νά, προερχόμενη πιθανόν από τη Γεωργία. Εντυπωσι-

ακό είναι το γεγονός ότι ο βιογραφικός κύκλος του α-
γίου είναι εκείνος με τον μεγαλύτερο αριθμό διασωθέ-
ντων παραδειγμάτων στη βυζαντινή και μεταβυζαντινή 
τέχνη γενικότερα. 

Από την κατηγορία αυτή των βιογραφικών εικόνων 
παρουσιάζουμε τρεις της συλλογής του Μουσείου [ΒΕΙ 
520, 546, 668], στις οποίες γύρω από το κεντρικό θέμα 
της μορφής του αγίου διατάσσονται μικρογραφημένες 
οι επιμέρους σκηνές (δώδεκα) από τα μαρτύρια και τα 
θαύματά του. Συνήθως επιλέγεται ως κεντρικό θέμα ο 
τύπος του έφιππου αγίου δρακοντοκτόνου σε συμφυρ-
μό με θαύματά του. 

Η θεματολογία του ιππέα ήρωα - αγίου που ανάγε-
ται, όπως προαναφέραμε ήδη, σε πανάρχαιες και πα-
νανθρώπινες πεποιθήσεις, και επιβιώνει μέσω της επι-
τύμβιας και αυτοκρατορικής εικονογραφίας της ύστερης 
αρχαιότητας και στη χριστιανική εικονογραφία, προβάλ-
λει τον ηρωισμό των στρατιωτικών αγίων της Ανατολής, 
και ιδιαίτερα της Καππαδοκίας, σε μια εποχή που ανα-
δεικνύεται γενικότερα η ανδρεία και ο ηρωισμός των 
στρατιωτών - παλληκαριών του ακριτικού κύκλου. Πα-
ρά τη σχετικά καθυστερημένη εισαγωγή του επεισοδίου 
της δρακοντοκτονίας στη βιογραφία  του αγίου (11ο αι.), 
σύμφωνα με τις διασωθείσες πηγές, απεικονίσεις του 
θέματος ανάγονται στην προεικονομαχική περίοδο ( β΄ 
μισό του 6ου – 7ος αι.), στην Καππαδοκία, όπου ο άγιος 
Γεώργιος παριστάνεται μαζί με τον αρχαιότερο δρακο-
ντοκτόνο άγιο του Βυζαντίου, τον άγιο Θεόδωρο. 

Το θαύμα της δρακοντοκτονίας, που συνδέεται με 
τη σωτηρία μιας πόλης (της Αλαγίας,  στην περιοχή 
της Αττάλειας, σύμφωνα με τις ελληνικές πηγές 12ου - 
13ου αι.), μέσω της προστασίας του πολύτιμου αγαθού 
του νερού και της διάσωσης μέλους της άρχουσας τά-
ξης (της κόρης του ειδωλολάτρη βασιλιά Σελβίου), καθί-
σταται ιδιαίτερα δημοφιλές τόσο στη βυζαντινή όσο και 
στη μεταβυζαντινή τέχνη. Το συγκεκριμένο θαύμα, που 
χαρακτηρίζεται ως ο Χρυσός Μύθος, αποτέλεσε το σύμ-
βολο της ορθόδοξης Εκκλησίας ενάντια στην ειδωλολα-
τρία και η επίδρασή του ξεπέρασε τα όρια του ορθόδο-

13



ξου κόσμου και της θρησκευτικής τέχνης. Ο βασικός ει-
κονογραφικός τύπος με μόνο τον έφιππο δρακοντοκτό-
νο άγιο είναι ιδιαίτερα αγαπητός και σχεδόν τυποποιεί-
ται σε εικόνες κρητικής τέχνης με συγκεκριμένα χαρα-
κτηριστικά, από τον 15ο αι. κ.ε. [ΒΕΙ 65, 70]. Εμπλουτι-
σμένος με αφηγηματικές λεπτομέρειες, όπως η παρου-
σία της βασιλοπούλας, που κρατά μάλιστα δεμένο ή α-
λυσοδεμένο τον δράκοντα, και του βασιλικού ζεύγους 
που παρακολουθεί με την ακολουθία του τα τεκταινό-
μενα από τις επάλξεις της τειχισμένης πόλης [ΒΕΙ 756, 
1023], εμφανίζεται συχνότερα στον βορειοελλαδικό χώ-
ρο και εκείνον της ευρύτερης Μακεδονίας και της Σερ-
βίας. 

Αρκετά συχνά το συγκεκριμένο θαύμα συμφύρεται 
με μία άλλη θαυματουργική παρέμβαση του αγίου: εκεί-
νη της διάσωσης του νεαρού κεραστή Γεωργίου, υιού 
χήρας από τη Μυτιλήνη, αιχμάλωτου των Σαρακηνών, 
που παρείχε τις υπηρεσίες του στον Αμηρά της Κρήτης 
[ΒΕΙ 508, 529, 546, 661, 662, 668]. Πρόκειται για μία α-
πό τις τρεις διηγήσεις των μετά θάνατον θαυμάτων του 
αγίου σχετικά με τη σωτηρία νεαρών από τη βαρβαρική 

αιχμαλωσία με πολλά κοινά στοιχεία, που οδήγησε σε 
σύγχυση στην ιστόρηση διαφορετικών παραλλαγών και 
στον αλληλοδανεισμό εικονογραφικών λεπτομερειών. Ο 
νεαρός κεραστής απεικονίζεται πίσω από τον άγιο Γε-
ώργιο, καθισμένος στα καπούλια του αλόγου, σε μικρο-
γραφία. Σε ορισμένες εικόνες της συλλογής του Μουσεί-
ου ο επινίκιος θριαμβικός χαρακτήρας της παράστασης 
του έφιππου δρακοντοκτόνου αγίου επιτείνεται από τη 
θεϊκή παρουσία, άλλοτε μέσω τριών ακτίνων που προ-
βάλλουν από τεταρτοκύκλιο του ουρανού [ΒΕΙ 126, 419, 
668] ή της χειρός που ευλογεί [ΒΕΙ 244, 546], και άλλο-
τε μέσω του στέμματος που επιθέτουν στην κεφαλή του 
στρατιώτη - μάρτυρα άγγελος ή άγγελοι του αγωνοθέ-
τη Κυρίου [ΒΕΙ 529, 662]. Σε δύο εικόνες ο σωτηριολο-
γικός και αποτροπαϊκός συμβολισμός ενισχύεται μέσω 
της παρουσίας της δεόμενης Παναγίας στον τύπο της 
Βλαχερνίτισσας με τον Χριστό στο στήθος [ΒΕΙ 781] και 
της αγίας Αναστασίας της Φαρμακολύτριας [ΒΕΙ 756].

Ο άγιος Γεώργιος απεικονίζεται, επίσης, στηθαίος, 
ως οπλίτης, και ένθρονος, όπως και ο άγιος Δημήτριος, 
με ανάλογους συμβολισμούς. Σε εικόνα της συλλογής 

14



του Μουσείου [ΒΕΙ 77], ο ένθρονος άγιος, με τον τρόπο 
που παρουσιάζεται, ανακαλεί επίγραμμα του βυζαντι-
νού συγγραφέα και ποιητή Μανουήλ Φιλή. Το επίγραμ-
μα, που αναφερόταν πιθανότατα σε ανάγλυφη εικόνα 
του αγίου Γεωργίου, ενσωματωμένη σε ναό ή τείχος πό-
λης, προφανώς της Κωνσταντινούπολης, είχε ως εξής: 
«Εἰς τόν μέγαν Γεώργιον ὡπλισμένον καθήμενον πρό τῆς πό-
λεως, καί τήν σπάθην ἡμίγυμνον ἕλκοντα». Ο άγιος γυμνώ-
νει το ξίφος ως άγρυπνος φύλακας, πάντα σε εγρήγορση. 

Σε ανάλογη ετοιμότητα, με το δόρυ διαγώνια μπρο-
στά στο στήθος, κρατώντας  με το αριστερό χέρι το ξί-
φος που βρίσκεται μέσα στο θηκάρι από τη λαβή έτσι 
ώστε να διασταυρώνεται νοητά με το δόρυ, εμφανίζε-
ται ο άγιος σε άλλη εικόνα της συλλογής του Μουσείου 
[ΒΕΙ 217]. Ο συγκεκριμένος εικονογραφικός τύπος τη 
συνδέει με μια σειρά βυζαντινών εικόνων, 13ου – 14ου 
αι., από κορυφαίες μονές του Αγίου Όρους, που ανακα-
λούν πιθανότατα πρότυπο κωνσταντινουπολίτικης προ-
έλευσης. 

Σε παρόμοιο τύπο, αλλά κρατώντας με το αριστερό 
χέρι την ασπίδα, παριστάνεται ο άγιος Γεώργιος σε ει-
κόνα της συλλογής [ΒΕΙ 964], με στεμματογύριο στην 
κεφαλή, σύμβολο της αριστοκρατικής καταγωγής, και με 
την επωνυμία «Διασορίτης». Το προσωνύμιο αυτό συν-
δεόμενο με τον άγιο Γεώργιο είναι αρκετά διαδομένο, ή-
δη από τον 11ο αι. έως και τον 16ο αι., τόσο ως προσω-
νύμιο ναού (πρωτοεμφανίζεται στη Νάξο) όσο και σε α-
πεικονίσεις του αγίου, κυρίως στη νότια Ελλάδα (Αττική, 
Πελοπόννησο-Λακωνία), στον χώρο του Αιγαίου (Κρή-
τη, Ρόδος, Νάξος, Σαντορίνη, Σάμος) και της Κύπρου, 
στην Καππαδοκία  και τη Σερβία (Staro Nagoričino), ό-
που επιχωριάζουν και τα συναφή επώνυμα. Σύμφωνα 
με την επικρατέστερη μέχρι σήμερα εκδοχή, το προσω-
νύμιο Διασορίτης συσχετίζεται με την πόλη Διός Ιερού 
στη Λυδία, όπου υπήρχε μονή του αγίου Γεωργίου, και 
την οποία εγκατέλειψαν οι κάτοικοί της μετά από τουρ-
κική επιδρομή, συντελώντας με τη μεταφορά των εικό-
νων του στην ευρύτατη διάδοση της λατρείας του αγί-
ου. Η διάδοση τιμής αγίων μέσω της θαλάσσιας οδού ε-

πικοινωνίας, στον ευρύτερο χώρο της Μεσογείου, από 
τα κέντρα ιδιαίτερης τιμής τους στην Ανατολή είναι σύ-
νηθες φαινόμενο στους βυζαντινούς χρόνους, η οποία 
επιτείνεται και με τη μεταφορά και διασπορά των λει-
ψάνων τους. Στον χώρο της Μακεδονίας, το προσωνύ-
μιο απαντά εξαιρετικά σπάνια και, απ’ όσο είμαστε σε 
θέση να γνωρίζουμε, μόνο σε έργα μνημειακής ζωγρα-
φικής [Άγιο Αλύπιο Καστοριάς (β΄ μισό 12ου αι.), καθο-
λικό της μονής Ξενοφώντος (1544)]. Το γεγονός αυτό 
προσδίδει ακόμη μεγαλύτερη αξία στην εικόνα της συλ-
λογής του Μουσείου, η οποία ομοιάζει εικονογραφικά 
με εικόνα 14ου αι. από το Μουσείο Πούσκιν της Μό-
σχας, με πιθανότερη προέλευση την Κωνσταντινούπολη.

Οι δύο κορυφαίοι στρατιωτικοί άγιοι Δημήτριος και 
Γεώργιος απεικονίζονται με παρόμοιο τρόπο στη βυζα-
ντινή και μεταβυζαντινή τέχνη και εικονογραφία γενι-
κότερα, έτσι ώστε μία εικόνα, για παράδειγμα, του αγί-
ου Δημητρίου να καθίσταται πρότυπο για την απόδο-
ση του αγίου Γεωργίου και το αντίστροφο. Επίσης, οι 
δύο μεγαλομάρτυρες και τροπαιοφόροι εικονίζονται ο 
ένας δίπλα στον άλλο στα εικονογραφικά προγράμματα 
των ναών, επικεφαλής συνήθως των στρατιωτικών α-
γίων, σε τιμητική θέση μπροστά στο τέμπλο, ενώ συνα-
πεικονίζονται συχνά στις φορητές εικόνες. Στις περισ-
σότερες εικόνες ή σε τρίπτυχα της συλλογής του Μου-
σείου [ΒΕΙ 171, 837] οι δύο άγιοι παριστάνονται στον 
τύπο του έφιππου αγίου, αντωποί με αντίστροφη φο-
ρά, ενώ συγκλίνουν μεταξύ τους δίνοντας την εντύπω-
ση κλειστού συνόλου με σημασιολογική αντιστοιχία, εμ-
φατική του συμβολισμού που ενέχουν ο καθένας χωρι-
στά. Σε μία σειρά εικόνων της συλλογής του Μουσεί-
ου, οι έφιπποι άγιοι Δημήτριος και Γεώργιος συνοδεύ-
ονται από άλλους αγίους (ιεράρχες, μοναχούς, ιαματι-
κούς), που διατάσσονται σε ζώνες καθ’ ύψος ή στο κά-
τω μέρος της εικόνας, σε σχήμα, τις περισσότερες φο-
ρές, ανεστραμμένου Π γύρω από το κεντρικό θέμα, που 
συνήθως είναι η Παναγία στον τύπο Ρόδο το Αμάρα-
ντο [ΒΕΙ 669, 737] και σπανιότερα σε άλλους τύπους, ό-
πως της Γαλακτοτροφούσας [ΒΕΙ 804]. Των ιερών μορ-

15



φών τίθενται άλλοτε επικεφαλής άγγελος Κυρίου και ο 
άγιος Ιωάννης Πρόδρομος [ΒΕΙ 617, 654], δημιουργώ-
ντας σε συνδυασμό με τους υπόλοιπους αγίους ένα δι-
ευρυμένο σχήμα Δέησης.  

Οι άγιοι Δημήτριος και Γεώργιος εμφανίζονται συ-
χνά σε συζυγία στη βυζαντινή εικονογραφία, όχι μό-
νο μεταξύ τους, αλλά και με άλλους στρατιωτικούς α-
γίους, πεζούς ή έφιππους, λόγω της συνέργειάς τους 
στην προστασία της πόλης της Θεσσαλονίκης και όχι 
μόνον: «μετά καί ἑτέρων, ὡς φασίν, ἁγίων, τῆς πόλεως τήν 
σωτηρίαν ἀπεργαζόμενος», όπως λέει το κείμενο των Θαυ-
μάτων του αγίου Δημητρίου. Συνηθέστερη, ωστόσο, εί-
ναι η συζυγία του αγίου Δημητρίου με τον άγιο Γεώργιο 
[ΒΕΙ 548], η οποία συναντάται επίσης στα αντικείμενα 
που σχετίζονται με τη λατρεία του αγίου Δημητρίου (ε-
γκόλπια, λειψανοθήκες, κουτρούβια). Ιδιαίτερο ενδιαφέ-
ρον παρουσιάζει ο εικονογραφικός τύπος που απαντά 
σε εικόνα της συλλογής του Μουσείου [ΒΕΙ 984], όπου 
οι δύο άγιοι, έφιπποι, καλπάζουν ο ένας δίπλα στον άλ-
λο, ενώ ο άγιος Δημήτριος αγκαλιάζει συντροφικά τον 
άγιο Γεώργιο από τον ώμο. Το θέμα των έφιππων αγίων 
σε δυάδες ή τριάδες είναι ιδιαίτερα αγαπητό την περί-
οδο των Σταυροφόρων και απαντά σε φορητές εικόνες 
13ου αι. στη μονή Σινά. Θεωρείται οτι αποτελεί το χρι-
στιανικό παράλληλο ή αντίστοιχο των Διοσκούρων, ε-
νώ ταυτόχρονα παραπέμπει στο δημοφιλές έθιμο της α-
δελφοποιίας, διαδομένο στον βυζαντινό στρατό. Ανάλο-
γα συναπεικονίστηκαν στις αρχές του 14ου αι. οι δύο ά-
γιοι στην εξωτερική όψη του δυτικού τοίχου του παρεκ-
κλησίου του αγίου Ευθυμίου, στον ναό του αγίου Δημη-
τρίου στη Θεσσαλονίκη. «Δημήτριε Μάρτυς, σύν Γεωργίῳ 
τῷ κλεινῷ, ἀγαθοί γάρ οἱ δύο, μηδαμῶς ἐλλίπητε, τόν δε 
τόν χῶρον φρουροῦντες ἀεί, καί πειρασμῶν, ὅλας μυριάδας, 
μετακινοῦντες ἀμφότεροι», ψάλλει η ορθόδοξη Εκκλησία 
ανήμερα της εορτής του αγίου.

Συχνότερα συναπεικονίζονται με τους αγίους Δημή-
τριο και Γεώργιο οι άγιοι Θεόδωροι, Τήρων και Στρα-
τηλάτης, όπως σε δύο εικόνες της συλλογής του Μου-
σείου [ΒΕΙ 477, 501] μαζί και με άλλους αγίους.  Οι ά-

γιοι Θεόδωροι είναι οι αμέσως δημοφιλέστεροι και συ-
χνότερα απαντώμενοι άγιοι στη βυζαντινή θρησκευτι-
κή τέχνη, οι οποίοι τιμούνται επίσης ως πολεμιστές και 
μεγαλομάρτυρες. Οι μαρτυρίες για την προσωπικότητα 
των δύο αγίων και τον βίο τους είναι επισφαλείς και αλ-
ληλοσυγκρουόμενες. Ο Τήρων κατάγεται από την Αμά-
σεια του Πόντου ή τα Ευχάιτα και πιθανόν κατετάγη 
στον ρωμαϊκό στρατό ως τήρων (νεοσύλλεκτος) την ε-
ποχή του Μαξιμιανού. Συνελήφθη για την πίστη του, 
βασανίστηκε και μαρτύρησε στην πυρά. Ο Στρατηλάτης 
καταγόταν από τα Ευχάιτα, μία πόλη κοντά στην Αμά-
σεια και κατοικούσε στην Ηράκλεια του Πόντου. Κατεί-
χε ανώτατο στρατιωτικό αξίωμα και είχε κερδίσει την ε-
κτίμηση του αυτοκράτορα Λικινίου (308-324). Αρνού-
μενος να προσκυνήσει τα είδωλα μαρτύρησε με απο-
κεφαλισμό στα Ευχάνεια ή στα Ευχάιτα. Η τιμή των α-
γίων Θεοδώρων εξαπλώθηκε στις ανατολικές επαρχίες 
της βυζαντινής αυτοκρατορίας και βεβαίως στην Κων-
σταντινούπολη. Και οι άγιοι αυτοί υπήρξαν προστάτες 
των βυζαντινών αυτοκρατόρων, όπως για παράδειγμα 
του Ιωάννη Α΄ Τζιμισκή (969-976). Οι άγιοι Θεόδωροι, 
σύμφωνα με την κριτική μελέτη των πηγών, φαίνεται τε-
λικά να προέκυψαν από το ίδιο πρόσωπο. Η πρωιμότε-
ρη πηγή όπου γίνεται ξεκάθαρη αναφορά και στους δύο 
αγίους είναι το εγκώμιο του βυζαντινού συγγραφέα Νι-
κήτα Παφλαγόνα (9oς/10ος αι.). Στο εξής, οι δυο άγιοι 
πιστοποιούνται ως ξεχωριστές προσωπικότητες από τις 
εμφανίσεις τους στη βυζαντινή γραμματεία του 10ου - 
13ου αι.,  στον ακριτικό κύκλο του Διγενή (11ο αι.), στα 
επιγράμματα του Μανουήλ Φιλή (13ο αι.), καθώς και 
στη βυζαντινή εικονογραφία από τον 10ο αι. κ. ε.. Από 
τον 11ο αι. ξεκινά και ο διαχωρισμός τους με βάση φυ-
σιογνωμικά χαρακτηριστικά, όπως η διαφοροποιημένη 
μορφή του γενιού που φέρουν και οι δύο. Η αγιογραφι-
κή παράδοση του αγίου Θεοδώρου άρχεται από τον ύ-
στερο 4ο αι., και η τιμή του ως κατεξοχήν στρατιωτικού 
αγίου διαδίδεται ευρέως, κυρίως στην Εγγύς Ανατολή 
και σε περιοχές της σφαίρας επιρροής του Βυζαντίου. 
Στην Κωνσταντινούπολη υπήρχε ναός προς τιμήν του, 

16



στο προάστιο Βαθύς Ρύακας, σύμφωνα με τις μαρτυρί-
ες της Άννας Κομνηνής και του Νικήτα Χωνιάτη και το 
προσωνύμιο Βαθυρριάκης [ΒΑΘΗΡΙΑΚΗC], που απαντά 
σε εικόνα από σμάλτο, 12ου αι., σήμερα στο Μουσείο 
Ερμιτάζ (Αγία Πετρούπολη). Ο άγιος Θεόδωρος αποτε-
λεί τον αρχαιότερο δρακοντοκτόνο άγιο του Βυζαντίου. 
Οι παλαιότερες απεικονίσεις του ως δρακοντοκτόνου ε-
ντοπίζονται πριν από την πρώτη μαρτυρία σε γραπτή 
πηγή (754), τον 6ο και 7ο αι., σε κοπτικό ύφασμα και 
σε σφραγίδες επισκόπων στα Ευχάιτα. Εικονίστηκε στη 
βυζαντινή τέχνη μαζί με τον έτερο δρακοντοκτόνο άγιο 
Γεώργιο από τον 11ο αι. κ.ε. με στρατιωτική περιβολή, 
κυρίως σε ναούς της Καππαδοκίας, αντικριστά σε συζυ-
γία και σε κλειστό σύνολο, όπως ακριβώς σε εικόνα της  
συλλογής του Μουσείου [ΒΕΙ 783].  

Ο έτερος δημοφιλής στρατιωτικός άγιος του Βυζα-
ντίου, ο άγιος Προκόπιος, ευγενικής καταγωγής, σύμ-
φωνα με την επικρατέστερη εκδοχή, γεννήθηκε στην Ι-
ερουσαλήμ επί Διοκλητιανού, από χριστιανό πατέρα 
(Χριστόφορο) και μητέρα εθνική (Θεοδοσία), και έφερε 
αρχικά το όνομα Νεανίας, όπως μαρτυρούν οι αγιολο-
γικές πηγές, τουλάχιστον από τον 8ο αι. Ο αυτοκράτο-
ρας, κατόπιν ενεργειών της μητέρας του, τον τίμησε με 
το αξίωμα του δούκα της Αλεξάνδρειας της Συρίας, δί-
νοντάς του ως πρώτη εντολή να διώκει και να τιμωρεί 
τους Χριστιανούς. Στο νυχτερινό ταξίδι του εθνικού Νε-
ανία με προορισμό την Αλεξάνδρεια, του αποκαλύφθη-
κε με θαυματουργικό τρόπο, ως κρυστάλλινος σταυρός,  
ο Υιός του Θεού, ο Εσταυρωμένος Ιησούς, αποτρέπο-
ντάς τον από το έργο που του είχε ανατεθεί. Στη συνέ-
χεια ο Νεανίας έδωσε εντολή να κατασκευαστεί σταυ-
ρός από χρυσό και ασήμι, κατά τον τύπο του Σταυρού 
που του είχε φανερωθεί. Με αυτόν τον σταυρό, ως λά-
βαρο, πραγματοποίησε νικηφόρες εκστρατείες κατά των 
Σαρακηνών, ενάντια στο βαρβαρικό στοιχείο, επιστρέ-
φοντας νικητής στην πόλη του και ομολογώντας την πί-
στη του. Στο εξής ξεκινά ο κύκλος του μαρτυρίου του 
και των θαυματουργικών διασώσεών του μέχρι τον ορι-
στικό θάνατό του με αποκεφαλισμό στην Καισάρεια. Το 

όνομα Προκόπιος το έλαβε με αποκαλυπτικό τρόπο κα-
τά την πρώτη του φυλάκιση, ως προτροπή να προκόψει 
στην αρετή και να αντέξει στα βασανιστήρια για να κερ-
δίσει την αιώνια ζωή. Η τιμή του εξαπλώθηκε με αφετη-
ρία το Μαρτύριό του (πριν από τον 5ο αι.)  κυρίως στην 
Καππαδοκία και την ευρύτερη περιοχή, καθώς και στην 
Κωνσταντινούπολη (τρεις τουλάχιστον ναοί αφιερωμέ-
νοι στη μνήμη του).

Ο εικονογραφικός κύκλος του βίου του αγίου Προ-
κοπίου, που στηρίζεται σε σχετικά αγιολογικά κείμενα 
(Μαρτύριον, Συναξαριστής και Εγκώμιον), είναι εξαιρε-
τικά σπάνιος, τόσο στη βυζαντινή όσο και στη μεταβυ-
ζαντινή τέχνη. Απ’ όσο είμαστε σε θέση να γνωρίζουμε, 
απεικόνιση του βιογραφικού κύκλου (με τέσσερις σκη-
νές) συναντούμε τον 14ο αι. σε ναό της Σύμης, αφιερω-
μένο στον άγιο. Ο εκτενέστερος γνωστός σε εμάς μέχρι 
σήμερα κύκλος εντοπίζεται στους μεταβυζαντινούς χρό-
νους, στον ομώνυμο ναό του αγίου στη Βέροια (στη φά-
ση τοιχογράφησης του 1607). 

Ως δημοφιλέστερο αναδεικνύεται το επεισόδιο της 
Θεοφάνειας, που υιοθετείται στην τοπική εικονογραφία 
των ναών της Καππαδοκίας, καθώς και στην εικονογρά-
φηση των ψαλτηρίων από τον 11ο αι., το οποίο, όμως, 
απαντά εξίσου σπάνια στη συνέχεια (ναός Σύμης και ει-
κόνα 18ου αι. στο Εκκλησιαστικό Μουσείο Μυτιλήνης).

Δύο εικόνες διαθέτουμε στη συλλογή του Μουσείου, 
οι οποίες απεικονίζουν τον άγιο Προκόπιο ως στρατιώ-
τη. Στην πρώτη [ΒΕΙ 630] ο άγιος συνδυάζει επιτυχώς 
τις ιδιότητες του ετοιμοπόλεμου στρατιωτικού με εκείνη 
του μάρτυρα. Με πλήρη οπλισμό, τόξο, φαρέτρα με βέλη, 
ξίφος, ασπίδα και δόρυ στο αριστερό, κρατά στο δεξί το 
σταυρό του μαρτυρίου. Παράλληλα, το κόκκινο χρώμα 
του σταυρωτά περασμένου στο σώμα του μανδύα, συμ-
βολίζει τον μαρτυρικό θάνατο, τη στιγμή που το αναπε-
τάριν του μανδύα στο πλάι  τονίζει την εγρήγορση του 
στρατιώτη μάρτυρα.

Στη δεύτερη εικόνα της συλλογής [ΒΕΙ 674] το επει-
σόδιο της Θεοφάνειας στον εθνικό Νεανία συμφύρε-
ται με εκείνο της εν Χριστώ νίκης του αγίου ενάντια 

17



στο βαρβαρικό στοιχείο, που τότε εκπροσωπούνταν από 
τους Σαρακηνούς. Ο άγιος, επικεφαλής ομάδας στρατι-
ωτών, προελαύνει κρατώντας τον νικηφόρο Σταυρό που 
του αποκαλύφθηκε, ως μάρτυρας και στρατιώτης Κυρί-
ου. Πρόκειται για μία ιδιαίτερα ενδιαφέρουσα, πρωτό-
τυπη σύνθεση με συμβολικές νοηματοδοτήσεις, απο-
συνδέοντας το θέμα από τη χρονική σειρά των γεγονό-
των και την ιστορική τους συνάφεια.  

Ο έτερος μεγαλομάρτυς και στρατιωτικός άγιος Μερ-
κούριος, καταγόμενος από τις ανατολικές επαρχίες της 
αυτοκρατορίας, κατετάγη νωρίς στο στράτευμα. Νέος 
προήχθη στον βαθμό του αρχιστράτηγου (στρατοπεδάρ-
χη) από τον αυτοκράτορα Δέκιο (249-251) για τους ά-
θλους του στην αντιμετώπιση των «βαρβάρων». Ωστό-
σο, στη συνέχεια, βρήκε μαρτυρικό θάνατο για την πί-
στη του, συνελήφθη, βασανίστηκε και αποκεφαλίστηκε 
στην Καισάρεια της Καππαδοκίας, όπου και η ύπαρξη 
Μαρτυρίου του, τουλάχιστον από τον πρώιμο 6ο αι. Έ-
να από τα θαύματα του αγίου ήταν η εξόντωση του Ι-
ουλιανού του Παραβάτη, σύμφωνα με την επικρατέστε-
ρη εκδοχή για τον θάνατο του αυτοκράτορα, στη μάχη 
εναντίον των Περσών, το 363. Συνδέεται με το όραμα 
του Μεγάλου Βασιλείου και της προτροπής του Χριστού 
προς τον άγιο να φονεύσει τον αυτοκράτορα, όπως πε-
ριγράφεται στη χρονογραφία του Ιωάννη Μαλάλα (τέ-
λος του 563). Το θαύμα αυτό απεικονίστηκε στη βυζα-
ντινή τέχνη ήδη από τον 9ο αι. Στον συνήθη εικονο-
γραφικό τύπο του θέματος κατά τη μεσοβυζαντινή περί-
οδο, ο οποίος απαντά κυρίως ως τον 15ο αι. αλλά σπα-
νιότερα και μέχρι τον 17ο αι., ο άγιος, έφιππος, καταφέ-
ρει το χτύπημα στον πεσμένο αυτοκράτορα. Γενικότε-
ρα, το συγκεκριμένο θαύμα παρουσιάζει ποικιλία απο-
δόσεων, συνήθως με πεζό τον άγιο Μερκούριο στα πε-
ρισσότερα παραδείγματα μεταβυζαντινής περιόδου, κά-
ποτε με τον αυτοκράτορα Ιουλιανό ένθρονο ή την πα-
ρουσία της Παναγίας, σύμφωνα με τη διήγηση του Ιω-
άννη Δαμασκηνού.

Ο συνηθέστερος, ωστόσο, τύπος απεικόνισης του α-
γίου Μερκουρίου γενικότερα ως στρατιωτικού αγίου, ι-

διαίτερα από την παλαιολόγεια περίοδο, είναι εκείνος 
του πεζού οπλίτη με κράνος στην κεφαλή κρατώντας ξί-
φος στο δεξί. Το ξίφος παραπέμπει στην αποκαλυπτική 
εμφάνιση του Κυρίου μέσω του αγγέλου του για να εμ-
ψυχώσει τον μάρτυρα μέσα στη φυλακή, σύμφωνα με τη 
μαρτυρία του βίου του. Στην περίπτωση της εικόνας του 
αγίου που διαθέτει η συλλογή του Μουσείου [ΒΕΙ 27] 
ο άγιος κρατά δόρυ αντί ξίφος στο δεξί και παράλληλα 
βέλος στο αριστερό. Εδώ συναπεικονίζεται με την αγία 
Κυριακή, όχι μόνο λόγω του συνεορτασμού τους στις 
25 Νοεμβρίου, αλλά και εξαιτίας της απόδοσης ιδιότη-
τας στρατιωτικού αγίου στην αγία Κυριακή, που κατάγει 
μάλιστα το βαρβαρικό στοιχείο, τον εχθρό της πίστης, ό-
πως και ο άγιος Μερκούριος, σε απεικονίσεις της. Στον 
βορειοδυτικό ελλαδικό χώρο, και ιδιαίτερα στη Μακε-
δονία, επιχωριάζει κατά τη μεταβυζαντινή περίοδο, σε 
τοιχογραφίες και εικόνες, ο τύπος του αγίου Μερκουρί-
ου με χαρακτηριστικά τη στροφή του κορμού του προς 
τα δεξιά, το περασμένο από τον δεξιό ώμο τόξο, και το 
κράτημα ενός βέλους με το αριστερό προς τα κάτω. 

Ο στρατιωτικός άγιος Ευστάθιος κατείχε ανώτερο 
στρατιωτικό αξίωμα στον ρωμαϊκό στρατό, στη Ρώμη, 
επί αυτοκράτορα Τραϊανού (98-117) και ονομαζόταν αρ-
χικά Πλακίδας. Με θαυματουργικό τρόπο, όπως και ο ά-
γιος Προκόπιος, ασπάστηκε τον χριστιανισμό και βαπτί-
στηκε όχι μόνο ο ίδιος, λαμβάνοντας το όνομα Ευστάθι-
ος, αλλά και ολόκληρη η οικογένειά του (σύζυγος Θεο-
πίστη και τέκνα Αγάπιος και Θεόπιστος). Μαρτύρησαν 
ο ίδιος και η οικογένειά του μέσα σε χάλκινο πυρακτω-
μένο βόδι επί αυτοκράτορα Αδριανού, το 117. Στην ει-
κόνα της συλλογής του Μουσείου [ΒΕΙ 786] ο άγιος Ευ-
στάθιος απεικονίζεται με στρατιωτική ενδυμασία μαζί 
με δύο μοναχούς αγίους κάτω από το τρίμορφο της αγί-
ας Τριάδας. Παριστάνεται σε χειρονομία εγκαρτέρησης 
και δέησης προς το θείο ως μεσολαβητής για τη μέλ-
λουσα σωτηρία, κρατώντας παράλληλα σταυρό με το α-
ριστερό. 

Ο έτερος στρατιωτικός άγιος Μηνάς, με καταγωγή 
από την Αίγυπτο, διακρίθηκε επίσης σταδιοδρομώντας 

18



στον ρωμαϊκό στρατό, επί Διοκλητιανού, στο ιππικό 
τάγμα των Ρουταλικών με έδρα το Κοτυάειον (σημερινή 
Κιουτάχεια). Όταν εκλήθη να συμμετέχει στις διώξεις 
των χριστιανών, απεκδύθηκε την ιδιότητα του στρατιώ-
τη και ασκήτευσε στο παρακείμενο όρος βρίσκοντας συ-
ντροφιά στα θηρία της φύσης. Μετά από κλίση του Κυ-
ρίου, σε μεγάλη ηλικία, επέστρεψε στα εγκόσμια για να 
ομολογήσει την πίστη του και να υποστεί σειρά μαρτυ-
ρίων, με αποκορύφωμα τη θανάτωσή του με αποκεφα-
λισμό στις αρχές του 4ου αι. Τα λείψανά του μεταφέρ-
θηκαν στον τόπο καταγωγής του, στην περιοχή νοτιο-
δυτικά της Αλεξάνδρειας, στην Μαρεώτιδα λίμνη, η ο-
ποία αναδείχθηκε σε προσκυνηματικό – λατρευτικό κέ-
ντρο μετά την οικοδόμηση ναού και κτιριακού μοναστι-
κού συγκροτήματος προς τιμήν του.  

Σε μία εξαιρετικά σπάνια απεικόνισή του εμφανίζε-
ται ο άγιος Μηνάς σε εικόνα της συλλογής του Μου-
σείου [ΒΕΙ 676]. Σε αντίθεση με τους υπόλοιπους έφιπ-
πους στρατιωτικούς αγίους, ο ασπρομάλλης άγιος πα-
ρελαύνει πάνω σε ήρεμο άτι με ανθρωπόμορφη κεφα-
λή, χωρίς να βάλει προς κάποιον στόχο. Κρατά με το δε-
ξί το δόρυ του, που έχει μετατραπεί σε λάβαρο, και τη 
στρόγγυλη ασπίδα του με το αριστερό από τον όχανο. Α-
πό το δόρυ δένεται ιμάντας, ο οποίος περνά από τους 
λαιμούς τριών κυνόμορφων άγριων ζώων, τα οποία α-
ποτελούν σύμβολα της ασκητικής ζωής του στο όρος, 
με τα οποία προτιμούσε να συμβιώνει, σε αντιπαραβο-
λή με τους αποθηριωμένους ειδωλολάτρες. Ο Χριστός, 
στον τύπο του Παντοκράτορα, τον στέφει από ψηλά. Ο 
σπάνιος αυτός τύπος του έφιππου αγίου απαντά στην 
Κύπρο, στην Παναγία Αράκου στα Λαγουδερά (14ος αι.). 
Πρώτη απεικόνισή του στον χώρο της Μακεδονίας συ-
ναντάται τον 17ο αι. στην Καστοριά (Παναγία Μουζεβί-
κη και Παναγία Κουμπελίδικη).  

Μέσα από τις εικόνες της συλλογής του Μουσείου 
καταδεικνύεται για άλλη μία φορά ότι οι στρατιωτικοί 
άγιοι, ανεξαρτήτως χρονικής περιόδου, αποδίδονται κα-
τά κύριο λόγο κινητικοί, είτε είναι ιστάμενοι, είτε έφιπ-
ποι ή καθισμένοι σε θρόνο, έτοιμοι για επίθεση, εμπνέ-

οντας εμπιστοσύνη στον πιστό και φόβο στον εχθρό 
της πίστης. Αποτελούν σύμβολα των μαχητών μαρτύ-
ρων που επιτυγχάνουν θριαμβική νίκη πάνω στην προ-
σωποποιημένη εκδοχή του κακού και λειτουργούν ως 
παράδειγμα προς μίμηση για τον πιστό παρέχοντάς του 
το πρότυπο του διαρκούς πνευματικού πολέμου. Στο πέ-
ρασμα των αιώνων η εικονογραφία εξελίσσεται αντανα-
κλώντας σε μεγάλο βαθμό την ιστορία των αγώνων του 
Ελληνισμού ενάντια στον κατακτητή ή στον αλλόθρη-
σκο και τις εξελίξεις στην κοινωνία κάθε περιόδου. 

Οι συμβολισμοί των απεικονίσεων των στρατιωτι-
κών αγίων στα έργα που παρουσιάσαμε, με τις εκάστοτε 
μάλιστα ποικίλες λεπτομέρειες, αφηγηματικού χαρακτή-
ρα, παραμένουν ιδιαίτερα επίκαιροι στις μέρες μας, ό-
που τα πάντα τίθενται υπό αμφισβήτηση και απαιτείται 
ιδιαίτερο σθένος για τη διαφύλαξη ιδεωδών, αξιών, πα-
ραδόσεων, της συλλογικής μνήμης γενικότερα, με σκο-
πό τη διατήρηση της πολιτισμικής μας ταυτότητας, του 
ίδιου μας του εαυτού. 

Σας εύχομαι ένα δημιουργικό Νέο Έτος με υγεία, δύ-
ναμη και ελπίδα.

Δρ Αγαθονίκη Τσιλιπάκου
Διευθύντρια Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού

19



20



“Lads who take great risks in order to annihilate them,  
uplifting a social group, and because of that turn become heroes  

and live on in the collective memory of every society.” 

In the Byzantine age, “they inherited characteristics from  
their predecessor heroes or gods and created stereotypes so powerful  

that they passed intact into contemporary iconography”

(†T. Papamastorakis)

With the desk diary - album you hold in your hands, we wish to 
present issues relating to the interpretative approach to depic-
tions of military saints in Byzantium through the rich collec-
tion of icons in the Museum of Byzantine Culture, specifically 

of the leading military saints of the Orthodox Church—those who served 
in any position in the Roman army, distinguished themselves for their ef-
fectiveness and bravery, and were subsequently martyred for confessing 
their faith. These saints were symbols and models who each time were 
given meaning by particular socio-political and economic conditions, rep-
resenting a particular social class or ideology in the course of Byzantine 
and Post-Byzantine times.1

1.   At this point, we would like to clarify that our goal is not to exhaust the subject of military saints overall, or 
recount the military saints—eponymous and anonymous, male and female—honored by the Orthodox Church as 
such or who even today comprise symbols and protectors of our Armed Forces. See in this regard C. Walter, The 
Warrior Saints in Byzantine Art and Tradition, Ashgate, Hants 2003; P. L. Grotowski, Arms and Armour of the War-
rior Saints. Tradition and Innovation in Byzantine Ikonography (843-1261), Leiden - Boston 2010.

Military Saints:
Heroes and Protectors

Through the Museum  
of Byzantine Culture’s icon collection

21



The icon, which had its beginnings morphologically 
in the legacy of Greco-Roman antiquity as established 
after Iconoclasm (726-843), is the reflection of the 
original and the vehicle of divine energy, and is char-
acterized by a particular aesthetic supporting its spir-
itual value. Icon painting did not remain static over 
the course of centuries. Both technique and style var-
ied over time, and went hand in hand with more gen-
eral developments in the field of secular and religious 
painting, with mutual influences and reverse loans be-
tween East and West, with models used by painters, 
and with those commissioning icons, both founders 
and dedicators. 

In Byzantine iconography, saints were divided into 
orders by their attire and the objects which accompa-
nied them, their attributes. Military saints specifically 
were distinguished by their military garb and armor. 
Recognition of a saint is based on particular portrait 
characteristics established by tradition, which for the 
most part remained stable over the course of centu-
ries, were normally described in biographies and hagi-
ographic texts or in the sources related to saints and 
their miracles or epigrams (poems composed espe-
cially for recording on icons). The icon’s faithfulness to 
the original form of the saint was a presupposition for 
believers’ communication with the saint and the real-
ization of the mediating function of the saint on behalf 
of the faithful. “For to the extent that they are viewed con-
stantly through their illustration, to that extent their view-
ers rise to the memory and love of the originals”, dogma 
expressed by the 7th Ecumenical Synod (787).

Military saints were normally depicted at a younger 
age than saints belonging to other orders. They were 
shown as dynamic and naturally active, inspiring trust 
in believers. This is attested in the hagiographic texts, 
especially in the Miracles of the saints, where wonder-
working icons punish unbelievers and resist their at-
tacks. Military saints were generally considered perse-
cutors of demons and protectors of warriors, and their 

depiction had a symbolic-apotropaic character from 
their first appearance in art, chiefly in the 6th-7th c. 
The Christian Church adopted the imperial iconogra-
phy of Late Roman times together with its related ide-
ological underpinnings, lending new symbolism to the 
struggle against idolatrous unbelievers. 

Before the period of Iconoclasm, military saints 
were depicted in Byzantine art primarily as martyrs, 
praying or in an attitude of reverence and acceptance 
of their death by martyrdom, holding the cross. The 
usual practice for presenting military saints from the 
10th and 11th c. onward was in military attire and with 
military equipment, usually in full armament. The 
saint was depicted full-length or in bust form, dressed 
in a soldier’s uniform: short chiton, iron scale (lamel-
lar) or decorated breastplate, and cloak. He normally 
carried a bow with quiver and arrows, shield, and hel-
met. In his right hand he held a spear, though fre-
quently he also held a sword and/or arrows. During 
this period (10th-12 c.), under the Macedonian, Kom-
nenian, and Angelid dynasties the military constituted 
a higher social stratum, and soldiers enjoyed especial 
honor as martyrs when they died on the battlefield. 
The constant struggles against enemies of all types on 
the borders, the akres of the Byzantine Empire, culti-
vated the ideal of the akrita (borderland) hero-soldier 
characterized not only by bodily strength and martial 
prowess, but also by high morals, valor, and greatness 
of soul. This ideal had a direct effect on the depiction 
of military saints, who now functioned as patrons of 
powerful families, the military aristocracy, and the em-
perors who emerged from such families. Thus, the new 
characteristic of aristocratic origins was attributed to 
military saints of the first degree, and this was indi-
cated artistically, chiefly from the 12th c. onward, by 
the stemmatogyrio they wore on their heads (= a dia-
dem with a double row of pearls bound by three pre-
cious rosettes as a privilege of members of the impe-

22



rial family). In this way the military aristocracy, both 
earthly and heavenly, became intertwined with bravery 
in battle, the ideal of the military emperors. This sym-
bolism also became firmly established from the 12th c. 
onward in the less widespread type of the enthroned 
military saint, which on the one hand recalls the hon-
orary position of the military martyr in the heavenly 
kingdom, and on the other the new attribute of his 
aristocratic origins as a member of the imperial family. 
Military saints were protectors not only of the Byzan-
tine army but generally of the structures, institutions, 
and the very ideology of the Byzantine Empire. 

From the 14th c., military saints were more fre-
quently depicted wearing not only military attire, but 
fully armed, expressing the anxiety of the Byzantine 
world at its imminent demise. However, the type of 
the martyr in noble attire, sometimes armed, coexisted 
with that of the soldier who sometimes also carried 
the martyr’s cross. During the period of Turkish occu-
pation, military saints no longer represented a partic-
ular social class as had occurred in Middle Byzantine 
times (9th-12th c.); rather, they represented a specific 
ideology related to religious and ethnic rebirth. The 
subject Greeks considered them as sources of encour-
agement and support on the road to martyrdom. We 
now find ourselves in the era of the suffering Church. 
For this reason, during this period the type of mounted 
military saint was cultivated and particularly flour-
ished. 

This type comprised the survival of the mounted 
hero of pre-Christian times in imperial and funerary 
iconography of the Late Roman period; it is found 
as early as the 5th c. in Coptic art. Saints on horse-
back slay—normally, by spearing—a snake, dragon, or 
barbarian in imitation of scenes of victorious Roman 
rulers or emperors who defeat their fallen opponent, 
sometimes by trampling on him. The specific arche-
types were adopted into the Christian iconography of 
military saints, in which saints such as the two The-

odores, George, Demetrius, Mercurius, and Procopius 
received from God the power or the command to ex-
terminate the personified version of evil in the name 
of, or on behalf of some social group. In this way, the 
depiction of the mounted soldier - martyr - hero con-
tained a triumphal and victorious character in addition 
to its apotropaic one. 

In the Museum of Byzantine Culture’s icon col-
lection, which is almost entirely Post-Byzantine, the 
most frequently-appearing military saints—wearing 
both military attire and accompanied by military eq-
uipage—are Saints George and Demetrius. They are 
shown alone or paired with other military saints, nor-
mally Saint Theodore (of Tyre) or both Saints Theo-
dore (Tyre and Stratelates), or sometimes with saints 
from other orders. We have only a very few examples 
of Saints Procopius and Mercurius, and isolated exam-
ples of Saints Eustathius and Menas. Apart from Saint 
Menas, the above-mentioned are the leading military 
saints, those who were the protectors of the Byzan-
tine military emperors and who have remained popu-
lar down to the present. 

The great martyr (and myrrh-streaming) Saint De-
metrius is “the only saint who is connected so directly 
with the protection of a city in Byzantium, Thessalon-
iki, and whose activity may be compared only with 
that of the Virgin Mary in Constantinople.” With his 
continuous miraculous presence from early Chris-
tian times, Demetrius has remained down to our own 
day in the consciousness of the faithful as the protec-
tor and patron saint of Thessaloniki, a property which 
was particularly stressed on the occasion of the city’s 
liberation from the Turks on the saint’s day in 1912. 

“The great guardian of Thessaloniki, its superb savior from 
dangers” (canon of the Patriarch Philotheos Kokkinos). 
While he does not belong among the so-called “trav-
eler saints,” his influence has spread to the ends of the 
earth, and not only in the Orthodox world. Of aristo-

23



cratic descent, he was active 284-305 under the em-
perors Diocletian and Maximian, and was martyred by 
being pierced in the side due to his faith and religious 
teaching.

 Already in the older versions of his Life (6th c.) 
and descriptions in the book of Miracles, his status 
as a military saint who distinguished himself in the 
Roman army even before he attained the office of con-
sul prevailed. This was linked with the barbarian in-
vasions which shook the empire from Early Christian 
times, threatening Thessaloniki itself and culminating 
in the Avar-Slav sieges in the late 6th and early 7th c. 
In the hagiographic texts and the hymns, Demetrius is 
called trophy-bearer, saving the homeland, loving the 
city, soldier of Christ, general, leader of the phalanx, 
most skilled warrior, great leader and commander of 
the army.

The depiction of Saint Demetrius as a soldier (hop-
lite) with the basic weapons—a spear in his right hand, 
a shield in his left—in the main Byzantine type estab-
lished in the period following Iconoclasm from the 
10th c. onward recalls a model based on the vision of 
the emperor Leo VI the Wise as described in the Life 
of Saint Theophano: “some youngster clad in military 
uniform holding a spear in the right hand and a shield in 
the left”. From the 10th and especially, the 11th c., his 
figure as a military saint, which was especially pop-
ular in imperial circles, is often found on the seals of 
bishops and officials, on enkolpia-reliquary crosses and 
on koutrouvia, the lead flasks containing myrrh from 
the saint’s tomb. The saint is also pictured in military 
dress on coins issued in Thessaloniki under Alexios 
I Komnenos (1092), within the context of the emper-
or’s monetary reform and after his important victory 
against the Normans in 1082 at the battle of Larissa. 
Saint Demetrius became the patron of the Komnenid 
dynasty together with Saints Theodore and George. 
The special honors enjoyed by Saint Demetrius, which 
were connected with imperial iconography and the ide-

ology of the divine/merciful emperor - victorious un-
defeated commander in partnership with the saint, is 
apparent in the two embroidered epigrams on the bla-
zon that covered the back of the military breastplate 
of Alexios I, a gift from his wife Irene Doukaina. The 
emperor’s contribution to good governance and main-
tenance of order in the city along with Saint Deme-
trius is reflected in the symbolic depiction on a coin 
of Manuel Angelos Komnenos Doukas, despot (ruler) 
of Thessaloniki (1230-1238), where they are depicted 
enthroned, holding an image of the city. The figure of 
the saint on coins, seals, and cult objects continued to 
be adopted throughout the Byzantine period, both by 
Byzantine officials and emperors as well as by rulers 
of neighboring peoples and kingdoms who imitated or 
adopted Byzantine imperial iconography and ideology, 
appropriating its symbols as their own (Slavic coun-
tries, Most Serene Republic of Venice and others).

The majority of icons in the Museum’s collection 
present Saint Demetrius as a mounted military saint. 
The saint appears on horseback in the description of 
his first Book of Miracles by the archbishop Ioannes 
(7th c.), according to which the barbarian hordes (dur-
ing the Avar-Slav siege at the end of the 6th c. in 586) 
were dispelled by an invisible military force led by 
Saint Demetrius on a white horse “a reddish and bril-
liant man riding a white horse and clad in a white hi-
mation”. The earliest representations of the saint on 
horseback survive from the 12th c. onward on icons, 
mainly miniature works. 

The type of the mounted Saint Demetrius slaying 
the Bulgarian ruler John (Ivan) Asen II (Ioannitzes) 
(Kalogiannis or Skylogiannis) fighting the Byzantines 
was very popular starting from Palaiologan times and 
especially from the 15th c. onward,  when it was cul-
tivated more by Cretan painters. This episode relates 
to the 21st Miracle of the saint in 1207, as described 
in the Collection of Ioannis Stavrakios (2nd half of the 
13th c.): “he appeared to Bulgaria’s king mounted on a 



white horse… and immediately he dealt the wretched man a 
mortal blow”. This was a beloved theme in Macedonia, 
and due to its strongly triumphal and victorious char-
acter became established in Post-Byzantine times on 
portable icons, wall paintings, and engravings. During 
this period the figure of Skylogiannis was identified 
with that of the Turkish conqueror, incorporating the 
vision of the subject Greeks for their future liberation 
from the Turkish yoke. This iconographic type pres-
ents the saint killing Ioannitzes not in his tent and in 
his sleep, as the sources describe, but in military garb, 
offering resistance; he is either fallen at the feet of the 
horse, sometimes trying to protect himself with his 
shield, or mounted and turning to flight. This differ-
ence in iconography makes the saint’s struggle against 
the barbarians more dramatic and his victory more re-
sounding. 

As we also observe in the icons of the Museum’s 
collection, this episode takes place outdoors, with the 

walled city in the background. The saint, galloping im-
petuously on a red stallion, ever at the ready—intensi-
fied by his flying mantle—pierces his fallen opponent 
with his spear, which often carries a cross [ΒΕΙ 664, 
673]; sometimes he tramples him [ΒΕΙ 930]. The de-
feated opponent is sometimes presented with a broken 
spear, an element which heightens the saint’s triumph 
[ΒΕΙ 184]. Frequently, there appears in the heavens the 
hand of God [ΒΕΙ 930] or Christ Pantokrator blessing 
the saint, or the angel of the Lord crowning him with 
the glorious crown of martyrdom [ΒΕΙ 672, 673]. 

In two icons in the collection [ΒΕΙ 513, 673] we 
have the iconographic conflation of the episode of Sky-
logiannis with another miracle of Saint Demetrius (no. 
11), which relates to the captivity of the African bishop 
Cyprian (Kyprianos) as described in the version of Io-
annis Stavrakios. During his trip to Constantinople, 
the bishop was taken prisoner by Slavs. The saint ap-
peared to the captive bishop as mounted, dressed in 

25



military garb, youthful and carrying a sword, helping 
the bishop to escape and leading him to Thessaloniki. 
There Cyprian, searching for the residence of the sol-
dier, came to the saint’s church and recognized his un-
known young savior in an icon of the saint. 

In conclusion, the icons in the Museum’s collection 
belong to the group of works common το Mt. Athos 
and Thessaloniki which present Saint Demetrius in 
the type of mounted soldier in a conflation of various 
miraculous interventions, disconnecting the subject 
from its historical context, a symbol of the final defeat 
of evil, the enemy of Orthodoxy, the genos, the social 
group or city, and the individual. 

On a Russian icon in the collection [ΒΕΙ 730], a mir-
acle of Saint Demetrius is presented which was in-
spired by that of the extermination of Skylogiannis, 
attested in Slavic sources and specifically in a 16th 
c. Synaxarion. According to this version, a barbarian 
ruler obliged two young women he had captured who 
were marvelous embroiderers to create an embroidery 
showing himself mounted and defeating Saint Deme-
trius. The two young women, however, disobeyed the 
command and embroidered exactly the opposite: the 
barbarian being defeated by the mounted saint. Ac-
cording to the hagiographic text, with the saint’s help 
the two young women were transported at night in mi-
raculous fashion to Thessaloniki and thus saved. 

Another icon in the collection [ΒΕΙ 952] presents 
one of the main—and popular—episodes in the life of 
Saint Demetrius, the saint blessing Nestor in prison. 
Both saints are presented in military attire as true sol-
diers of Christ (Second Epistle of Paul to Timothy). 
Nestor was a student of Saint Demetrius, and with his 
blessing defeated the godless giant Lyaios (Lyaeus), a 
gladiator of Maximian, in a wrestling match in the sta-
dium of Thessaloniki. Due to this, and his confession 
that he was a Christian, he was martyred by behead-
ing. According to the related hagiological sources, be-

fore he fought Lyaios, Nestor visited Saint Demetrius 
in prison and received his blessing. The earliest depic-
tion of this episode is found on a small 12th-c. silver 
box in the Vatopedi Monastery, where the first exten-
sive iconographic cycle of the martyrdom of Saint De-
metrius appears. 

The biographical cycle of Saint Demetrius, inspired 
by the hagiological texts and hymnography, by dis-
curses and encomiums in his honor and by epigrams, 
regardless of whether it was created in Thessaloniki 
or not (as maintained by A. Xyngopoulos), was one of 
the most popular hagiological iconographic cycles and 
was widely disseminated from the Palaiologan period 
onward, especially in Post-Byzantine times. On por-
table icons, the scenes with themes from his martyr-
dom and miracles are rendered in miniature around 
the central figure of the saint. This figure normally fol-
lows one of the types of the military saint, mounted or 
enthroned, particularly on icons from Thessaloniki and 
Mt. Athos, as well as the greater Macedonian region. 
Primarily in the 19th c., both on wooden painted icons 
as well as on engravings (the so-called “paper icons”), 
abbreviated forms of the saint’s biographical cycle be-
came established. These scenes were set on the lower 
part of the icon in one or more zones [ΒΕΙ 673], ar-
ranged either vertically on each side or sometimes in 
an inverted Π.

The great martyr, tropaiophoros (trophy-bearing) 
taxiarch and kallinikos Saint George, who is a parallel 
to Christ in respect to his sufferings, was from Cappa-
docia. The offspring of a wealthy family, he served in 
the ranks of the Roman army in the Praetorian Guard 
under Diocletian. Despite a host of honorary distinc-
tions, he renounced his military office by confessing 
his faith. For many years he was subjected to tortures 
so cruel that he died and was twice resurrected; his 
third death signaled the end of his martyrdom with 
his beheading. His relics were probably transferred to 

26



Lydda (or Diospolis, later Georgioupolis), where his 
mother was from, by his physician Pasikrates. There a 
church was built (first attested in the 6th c. in the Itin-
erary of Theodosius) which continues today to be one 
of the most important pilgrimage sites in the East. 

While the historicity of his personality is subject 
to doubt, Saint George is considered the most popu-
lar saint in the Christian world and beyond. No other 
saint has been depicted so often and in all genres of 
Byzantine art as Saint George. The impressive prolif-
eration and spread of worship accorded the saint was 
also owed to the fact that from as early as the 5th c. 
he was considered the protector of the Byzantine em-
perors, who were responsible for the building or re-
building of churches and sacred pilgrimage sites ded-
icated to the trophy-bearing saint. The primary center 
where he was honored was Constantinople. According 
to reliable testimonies which began at least in the 6th 
c., more than six churches were dedicated to the saint. 
The most important of these was Saint George Man-
gana, which was built in the 11th c. (1045-1047) by 
the emperor Constantine IX Monomachos following 
his victories in war against the Patsinakes with the 
help of intervention by the saint. Saint George became 
the symbol of the indestructible warrior-saint and pro-
tector not only of the Byzantine imperial house but of 
those of foreign rulers who maintained diverse rela-
tions with Byzantine by imitation. The first depictions 
of the saint in military attire date back to the 6th c. 

In the greater Near East and especially in Cappado-
cia and Georgia, a rich hagiological and iconographic 
tradition grew up around the life of Saint George. His 
life included a series of scenes with his martyrdoms 
and miracles as these were reflected by and embel-
lished in the related hagiological sources (Martyrolo-
gies, Collections of Miracles) from the 7th to the 15th 
c. The oldest manuscripts of his martyrologies date to 
the 5th-6th c. The earliest depictions of his life (10th 
and 11th c.) come from this region; the oldest porta-

ble biographical icon of the saint (late 12th-13th c.) is 
on Mount Sinai, and probably came from Georgia. It 
is impressive that the saint’s biographical cycle is the 
one with the largest number of surviving examples in 
Byzantine and Post-Byzantine art. 

From this category of biographical icons, we pres-
ent here three from the Museum’s collection [ΒΕΙ 520, 
546, 668] in which twelve individual scenes in min-
iature from his martyrdom and miracles are disposed 
around the central theme of the figure of Saint George. 
Normally, the type of the mounted saint as dragon-
slayer in conflation with his miracles was selected as 
the main theme.  

As noted above, the repertoire of the horseman 
hero-saint dates back to very old and universal beliefs, 
and survived through the funerary and imperial ico-
nography of Late Antiquity. In Christian iconography 
it highlights the heroism of the military saints of the 
East, especially Cappadocia, during an era when the 
bravery and heroism of the soldiers-pallikaria of the 
Akritic cycle was being generally highlighted. Despite 
the relatively late introduction of the dragon-slaying 
episode into the saint’s biography (11th c.), according 
to surviving sources depictions of this subject date to 
the period before Iconoclasm (2nd half of the 6th-7th 
c.) in Cappadocia, where Saint George was pictured 
along with the earliest dragon-slaying saint in Byzan-
tium, Saint Theodore. 

The dragon-slaying miracle, which is related to 
the salvation of a city (Alagia in the region of Atta-
leia [mod. Antalya] according to 12th-13th-c. Greek 
sources) through the protection of the precious re-
source of water and rescue of a member of the rul-
ing class (the daughter of the pagan king Selbios), was 
very popular in both Byzantine and Post-Byzantine 
art. This miracle, characterized as the “Golden Myth,” 
was the symbol of the Orthodox Church against idol-
atry and its influence exceeded the limits of the Or-
thodox world and religious art. The main iconographic 

27



type with just the mounted dragon-slaying saint was 
especially beloved and almost standardized in Cretan 
icons, with particular characteristics from the 15th c. 
onward [ΒΕΙ 65, 70]. Enriched by narrative details like 
the presence of the princess holding the dragon tied 
or in chains, and of the royal company following the 
sequence of events with their retinue from the ram-
parts of the walled city [ΒΕΙ 756, 1023] appears more 
frequently in the northern Greek region and in that of 
greater Macedonia and Serbia. 

This miracle is conflated fairly often with another 
miraculous intervention by the saint, namely that 
of the rescue of the young archer Georgios, son of a 
widow from Mytilini, a hostage of the Saracens who 
offered his services in Amiras, Crete [ΒΕΙ 508, 529, 546, 
661, 662, 668]. This was one of three narratives of post-
humous miracles of the saint concerning the rescue of 
young persons from barbarian captivity which shared 
many elements. This led to confusion in the narration 
of different versions, and to mutual borrowing of icon-
ographic elements. The young archer is depicted in 
miniature behind Saint George, seated on the horse’s 
rump. In some icons in the Museum’s collection, the 
victorious-triumphant character of the scene of the 
mounted dragon-slaying saint is heightened by the di-
vine presence, sometimes shown by three rays emerg-
ing from a quadrant in the heavens [ΒΕΙ 126, 419, 668] 
or a hand offering a blessing [ΒΕΙ 244, 546], and some-
times by a crown imposed on the soldier-martyr’s head 
by an angel or angels of the conquering Lord  [ΒΕΙ 529, 
662]. On two icons, the soteriological and apotropaic 
symbolism is heightened by the presence of the Virgin 
Mary at prayer in the type of the Vlachernitissa with 
Christ at her breast [ΒΕΙ 781] and by Saint Anastasia 
Pharmakolytria [ΒΕΙ 756].

Saint George is also depicted frontally as a foot sol-
dier and enthroned like Saint Demetrius with similar 
symbolism. In one icon in the Museum’s collection 
[ΒΕΙ 77], the manner in which the enthroned saint is 

28



presented recalls an epigram by the Byzantine author 
and poet Manuel Philes. The epigram, which probably 
referred to a relief icon of Saint George that was incor-
porated into a church or the city walls of Constantino-
ple, went as follows: “To the great George armed and sit-
ting in front of the city and half drawing his sword”. The 
saint unsheathes his sword like a vigilant guardian, al-
ways at the ready. 

The saint appears in another icon in the Museum’s 
collection [ΒΕΙ 217] in a similar stance of readiness, 
holding his spear diagonally before his chest and his 
sheathed sword by the handle in his left hand so that it 
intersects in the imagination with the spear. This par-
ticular iconographic type is connected to a series of 
Byzantine icons of the 13th-14th c. from leading mon-
asteries on Mt. Athos which probably recall a model of 
Constantinopolitan provenance.

Saint George appears on another icon in the collec-
tion [ΒΕΙ 964] in a similar type but holding a shield 
in his left hand and wearing on his head the stemma-
togyrio, the symbol of his aristocratic descent, accom-
panied by the eponym “Diasoritis.” This appellation 
as connected with Saint George is fairly widespread 
from the 11th to the 16th c., both as the name of a 
church (it first appeared on Naxos) as well as in depic-
tions of the saint, primarily in southern Greece (Attica, 
the Peloponnese-Laconia), the Aegean (Crete, Rhodes, 
Naxos, Santorini, and Samos), Cyprus, and in Cappa-
docia and Serbia (Staro Nagoričino), where associated 
names proliferated. The view which continues to pre-
vail today is that the appellation “Diosoritis” is related 
to the city of Dios (=Zeus) Hieros in Lydia, where there 
was a monastery of Saint George, and which was aban-
doned by its inhabitants after a Turkish invasion, thus 
contributing through the transfer of its icons to the 
wide dissemination of the saint’s worship. The spread 
of honoring saints via sea routes to the wider Med-
iterranean from centers where they were especially 
honored in the East was common in Byzantine times, 

and was intensified through the transfer and dissemi-
nation of their relics. In Macedonia, the name is only 
rarely found, and as far as we know only in works of 
monumental painting [Agios Alypios, Kastoria (2nd 
half of the 12tth c.), the katholikon of the Xenophon-
tos Monastery (1544)]. This lends even greater value 
to the icon in the Museum’s collection, which in icono-
graphic terms resembles a 14th-c. icon from the Push-
kin Museum in Moscow which most probably came 
from Constantinople. 

The two leading military saints Demetrius and 
George were depicted in a similar manner in Byzan-
tine and Post-Byzantine art and iconography gener-
ally, such that for example an icon of Saint Demetrius 
could become a model for depicting Saint George and 
vice-versa. In addition, the two great martyrs and tro-
phy-bearers were pictured beside each other in icon-
ographic programs in churches, normally at the head 
of a group of military saints, in a place of honor in 
front of the templon, and they were often depicted to-
gether on portable icons. On most icons or triptychs in 
the Museum’s collection [ΒΕΙ 171, 837], the two saints 
are represented in the type of the mounted saint, fac-
ing forward and moving in the opposite direction, but 
inclining towards each other and giving the impres-
sion of a closed group with semantic correspondence, 
emphasizing the symbolism each saint possessed sep-
arately. In one series of icons in the Museum, the 
mounted Saints Demetrius and George are accompa-
nied by other saints (hierarchs, monks, healing saints) 
who are arranged in zones by height or at the bottom 
of the icon, most often in the shape of an inverted Π 
surrounding the main theme, which is normally the 
Virgin in the type of the Unfading Rose [ΒΕΙ 669, 737] 
or more rarely in other types such as that of the Vir-
gin Galaktotrophousa [ΒΕΙ 804]. Sometimes an angel 
of the Lord and Saint John the Baptist [ΒΕΙ 617, 654] 
are sometimes placed at the head of the sacred figures, 

29



creating in conjunction with the other saints an ex-
tended form of the Deesis.  

Saints Demetrius and George often appear in con-
junction in Byzantine iconography, and not only the 
two of them, but with other military saints, mounted 
or on foot, due to their synergy in protecting the city 
of Thessaloniki (and not only Thessaloniki): “effecting 
the city’s delivery along with other saints, as they say” as 
the text containing the Miracles of Saint Demetrius 
said. However, the commonest conjunction is that 
of Saints Demetrius and George [ΒΕΙ 548], which is 
also found on objects related to the cult of Saint De-
metrius (enkolpia, reliquaries, koutrouvia). The icono-
graphic type found on one icon in the Museum’s col-
lection [ΒΕΙ 984] is especially interesting, showing 
the two saints, both on horseback, galloping along-
side each other, with Saint Demetrius embracing Saint 
George by the shoulder in a companionable manner. 
The theme of the mounted saints in twos or threes was 
especially beloved during the Crusades, and is found 
on 13th-c. portable icons on Mt. Sinai. It is considered 
the Christian parallel or equivalent to the Dioskouroi 
(Dioscuri), while simultaneously recalling the popular 
custom of brotherhood, which was widespread in the 
Byzantine army. The two saints were depicted in an 
analogous way in the early 14th c. on the outer face 
of the west wall of the chapel of Saint Euthymius in 
the church of Saint Demetrius, Thessaloniki. “O martys 
(martyr) Demetrius, along with glorious George –for both 
of you are good– may you never be absent, guarding this 
place for ever and removing the myriads of temptations”, 
was the chant of the Orthodox Church on the saint’s 
feast day.  

More commonly, the Saints Theodore—Tyro (of 
Tyre) and Stratelates—were depicted with Saints De-
metrius and George, as in two of the Museum collec-
tion’s icons [ΒΕΙ 477, 501], along with other saints. 
The Saints Theodore were the two most popular and 
frequently encountered saints in Byzantine religious 

art; they were also honored as warriors and great mar-
tyrs (megalomartyres). Testimonia concerning the per-
sonalities of these two saints and their lives are in-
secure and conflicting. Saint Theodore Tyro (of Tyre) 
was from Amasia in Pontus or Euchaita, and proba-
bly joined the Roman army as a tyro (recruit) in the 
age of Maximian. He was arrested for his faith, tor-
tured, and suffered martyrdom on the pyre. Saint The-
odore Stratelates was from Euchaita, a city near Ama-
sia, and lived in Herakleia in Pontus (Heraclea Pon-
tica). He held high military office and had gained the 
esteem of the emperor Licinius (308-324). Refusing to 
bow down to pagan idols, he suffered martyrdom by 
decapitation in Euchaneia or Euchaita. The worship of 
the Saints Theodore spread to the eastern provinces 
of the Byzantine Empire and of course to Constanti-
nople. Both were patron saints of Byzantine emper-
ors, for example John I Tsimiskes (969-976). Accord-
ing to critical study of the sources, it would seem in 
the end that Saints Theodore emerged from the same 
person. The earliest source where there is a clear ref-
erence to both saints is the encomium of the Byzan-
tine author Niketas Paphlagon (9th/10th c.). After this 
the two saints were certified as separate personalities 
by their appearances in Byzantine literature of the 
10th to 13th c., in the Akritic cycle of Digenes (11th 
c.), in the epigrams of Manuel Philes (13th c.), as well 
as in Byzantine iconography from the 10th c. onward. 
They began to be differentiated from the 11th c. on the 
basis of their facial features, as for example the differ-
ent form of beard worn by each. The hagiographic tra-
dition of Saint Theodore begins from the late 4th c., 
and his worship as a primarily military saint became 
widely disseminated, mostly in the Near East and in 
regions within the sphere of influence of Byzantium. 
There was a church in his honor in the Constantino-
ple suburb of Vathys Ryakas, according to the testi-
mony of Anna Komnene (Anna Comnena) and Niketas 
Choniates, and the name Vathyrriakis [ΒΑΘΗΡΙΑΚΗC], 

30



which is found on a 12th-c. enamel icon now in the 
Hermitage in St. Petersburg. Saint Theodore was Byz-
antium’s earliest dragon-slaying saint. The oldest de-
pictions of him as dragon-slayer were found pre-dat-
ing the first testimony in a written source (754) in the 
6th and 7th c. on a Coptic textile and on the seals of 
bishops in Euchaita. He was depicted in Byzantine art 
together with the other dragon-slayer, Saint George, 
from the 11th c. onward in military attire, primarily 
in Cappadocian churches, facing each other in a closed 
group, exactly as in an icon in the Museum’s collec-
tion [ΒΕΙ 783].  

The other popular military saint of Byzantium, 
Saint Procopius  (Prokopios) of noble descent accord-
ing to the prevailing version of his Life, was born in 
Jerusalem during the reign of Diocletian to a Chris-
tian father (Christophoros) and a pagan mother (Theo-
dosia). His original name was Neanias, as attested by 
the hagiological sources, at least from the 8th c. The 
emperor, in light of actions by the saint’s mother, hon-
ored him with the title of Duke of Alexandria in Syria, 
giving him his first command to persecute and pun-
ish Christians. In the course of a nighttime trip by the 
pagan Neanias to Alexandria, the Son of God, Christ 
Crucified, revealed himself to Neanias in a miracu-
lous way as a crystal cross, dissuading him from the 
task he had been assigned. Neanias then gave the com-
mand for a gold and silver cross to be constructed ac-
cording to the type of cross which had been revealed 
to him. Having this cross as labarum (banner), he car-
ried out victorious campaigns against the Saracens, 
against the barbarians, returning as victor to his city 
and confessing his faith. Subsequently, the cycle of his 
martyrdoms and miraculous rescues began, until he 
was ultimately beheaded in Caesarea. He received the 
name “Procopius” in a revelatory manner during his 
first imprisonment, as encouragement to advance in 
virtue and endure torture so as to win eternal life. His 

worship spread beginning from his Martyrdom (before 
the 5th c.), chiefly in Cappadocia and the greater re-
gion, as well as in Constantinople (where at least three 
churches were dedicated in his memory). 

The iconographic cycle of the life of Saint Procop-
ius, which is based on the related hagiological texts 
(Martyrology, Synaxaristis, Encomium) is very rare, 
both in Byzantine and in Post-Byzantine art. As far as 
we know, we find a depiction of his biographical cycle 
(with four scenes) in a 14th-c. church on Symi which 
was dedicated to the saint. The most extensive cycle 
known to us to date is found in Post-Byzantine period 
on the church named after the saint in Veria (Beroia) 
(in a painting phase of 1607). 

The episode of the Epiphany is the most popular, 
and was adopted in the local iconography of churches 
in Cappadocia, and in the illustration of psalters from 
the 11th c. Subsequently, however, it became equally 
rare (church in Symi, 18th-c. icon in the Ecclesiastical 
Museum of Mytilini). 

We have two icons in the Museum’s collection de-
picting Saint Procopius as a soldier. In the first [ΒΕΙ 
630], the saint successfully combines the attributes of 
a military man ready to do battle with that of a mar-
tyr. Fully armed with a bow, quiver and arrows, sword, 
shield and spear in his left hand, in his right he holds 
the cross of martyrdom. In parallel, the red color of the 
cloak crossed on his body symbolizes death by martyr-
dom, the moment when the  shawl of the cloak at his 
side stresses the alertness of the soldier-martyr. 

In a second icon in the collection [ΒΕΙ 674], the epi-
sode of the Epiphany to the pagan Neanias is conflated 
with that of the saint’s victory in Christ against the 
barbarian element then represented by the Saracens. 
The saint, heading up a group of soldiers, advances 
while holding the victorious cross which was revealed 
to him as a martyr and soldier of the Lord. This is a 
particularly interesting and original composition with 
symbolic signification, decoupling the theme from the 

31



chronological series of events and their historical rel-
evance. 

The other great martyr and military saint Mercu-
rius (Merkourios), from the Empire’s eastern provinces, 
joined the military at an early age. He was young 
when he was promoted to the rank of Chief Com-
mander (stratopedarches) by the emperor Decius (249-
251) for his feats in confronting the “barbarians.” How-
ever, he later found a martyr’s death for his belief, was 
arrested, tortured, and beheaded in Caesarea in Cap-
padocia, where there is testimony (Martyrion) from at 
least the early 6th c. One of the saint’s miracles was 
the extermination of Julian the Apostate, according to 
the prevailing version of the emperor’s death in bat-
tle against the Persians in 363. This is related to his 
vision of the Great King and Christ’s encouragement 
to the saint to kill the emperor, as described in the 
Chronicle of John Malalas (end of 563). This miracle 
was shown in Byzantine art as early as the 9th c. In 
the customary iconographic type of this theme in the 
Middle Byzantine period, which is mostly found until 
the 15th c. and more infrequently until the 17th, the 
mounted saint manages to strike the fallen emperor. 
Generally speaking, this miracle presents a variety of 
renderings, normally with Saint Mercurius on foot in 
most examples of the Post-Byzantine period, some-
times with the emperor Julian enthroned or the pres-
ence of the Virgin, according to the narrative of Ioan-
nis Damaskinos (John Damascene). 

However, the commonest type for depicting Saint 
Mercurius as a military saint, especially from the 
Palaiologan period, is that of the foot soldier with a 
helmet on his head and holding a sword in his right 
hand. The sword refers to the revelatory appearance 
of the Lord through his angel to encourage the martyr 
in prison, according to the testimony provided in the 
saint’s Life. In the case of the icon of the saint in the 
Museum’s collection [ΒΕΙ 27], the saint holds a spear 
instead of a sword in his right hand, and an arrow in 

his left. Here he is portrayed with Saint Kyriaki, not 
only due to the fact that they share the same feast day 
on November 25, but also due to the rendering of the 
attribute of military saint in Saint Kyriaki, who like 
Saint Mercurius conquered the barbarian element, the 
enemy of the Christian faith, in her depictions. In the 
northwestern Greek area, especially Macedonia, the 
type of Saint Mercurius characterized by the right-
ward turn of his body, the bow passed over the right 
shoulder, and an arrow in his lowered left hand prolif-
erated in the Post-Byzantine period on wall paintings 
and icons.

The military saint Eustathius, whose original 
name was Placidas, held a senior military office in the 
Roman army in Rome under the emperor Trajan (98-
117). As with Saint Procopius, he embraced Christi-
anity in a miraculous manner, taking the name “Eu-
stathius (Eustace).” And his entire family was baptized 
with him (wife Theopista, children Agapius and Theo-
pistus).  He and his family were martyred inside a fiery 
bronze ox during the reign of the emperor Hadrian in 
117. In the Museum collection’s icon [ΒΕΙ 786], Saint 
Eustathius is pictured in military attire together with 
two monk-saints below the triform Holy Trinity. He is 
shown in a gesture of perseverance and prayer to the 
divine, as a mediator for future salvation, while at the 
same time holding a cross in his left hand. 

The other military saint, Menas, who came from 
Egypt, was also distinguished by his career in the 
Roman army in the reign of Diocletian, in the cavalry 
battalion of the Rutulians, which was headquartered in 
Cotyaeum (modern-day Kütahya). When he was called 
to take part in the persecutions of Christians, he re-
nounced the role of soldier and went to live as an as-
cetic in the neighboring mountain, finding compan-
ionship among wild animals. Following the call by 
the Lord at a mature age, he returned to the mundane 

32



world to confess his faith, and to suffer a series of mar-
tyrdoms culminating in his being put to death by be-
heading in the early 4th c. His relics were transferred 
to his ancestral home in the region southwest of Alex-
andria on Lake Mareotis (Marea), which emerged as a 
pilgrimage and cult center following the construction 
of a church and monastic complex in his honor. 

Saint Menas appears in an icon in the Museum’s 
collection [ΒΕΙ 676] in an exceptionally rare depic-
tion. In contrast to the other mounted military saints, 
the white-haired Saint Menas parades on a calm steed 
with anthropomorphic head, without any target. In 
his right hand, he holds his spear, which has been 
transformed into a labarum (banner), while holding 
his round shield by the grip. A strap is bound to the 
spear which passes around the necks of three dog-like 
wild animals which are symbols of his ascetic life in 
the mountains, and with whom he preferred to coex-
ist, in comparison to deplorable idolaters. Christ as the 
Pantokrator crowns him from on high. This rare type 
of mounted saint is found in Cyprus, at the Panagia 
Arakou in Lagoudera (14th c.). His first depiction in the 
area of Macedonia is found in the 17th c. in Kastoria 
(Panagia Mouzeviki, Panagia Koumbelidiki). 

Through the Museum of Byzantine Culture’s icons, 
it is once again demonstrated that independent of pe-
riod, military saints were mainly depicted as in move-
ment, whether standing, mounted, or enthroned. They 
were ready to attack, inspiring trust in believers and 
fear in the enemies of the faith. They were symbols 
of fighter martyrs who triumphed over the personified 
version of evil and functioned as an example to be imi-
tated by the faithful, offering them the model of a con-
tinuous spiritual war. With the passage of centuries, 
iconography evolved, reflecting to a large extent the 
history of the struggles of Hellenism against conquer-
ors and non-Christians, as well as social developments 
in each period. 

The symbolism of the depictions of military saints 
in the works we have presented here with their diverse 
narrative details remain very timely today, when ev-
erything is in doubt and particular strength is required 
to protect ideals, values, traditions, and the collective 
memory, with the goal of preserving our cultural iden-
tity and indeed, our very selves. 

Our wishes to all for a creative New Year filled with 
health, strength, and hope. 

Dr. Agathoniki Tsilipakou
Director, Museum of Byzantine Culture 

33



34



35

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΙΑΝΟΥΑΡΙΟΣ | JANUARY

ΒΕΙ 664: Άγιος Δημήτριος έφιππος, φονεύων τον Σκυλογιάννη (79×51,5×2,5 εκ., 1815)
ΒΕΙ 664: Saint Demetrius, mounted, slaying Skylogiannis (79×51.5×2.5 cm, 1815)

06

05

04

03

02

01

31

Μήνας/Month: 01 • Εβδομάδα/Week: 01

Πρωτοχρονιά

Τα Άγια Θεοφάνεια



36



37

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΙΑΝΟΥΑΡΙΟΣ | JANUARY

13

12

11

10

09

08

07

Μήνας/Month: 01 • Εβδομάδα/Week: 02

ΒΕΙ 673: Άγιος Δημήτριος έφιππος φονεύων τον Σκυλογιάννη και σκηνές του βίου του (128×78×3,5 εκ., 1838)
ΒΕΙ 673: Saint Demetrius, mounted, slaying Skylogiannis and scenes from his life (128×78×3.5 cm, 1838)

Τιμίου Προδρόμου



38



39

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΙΑΝΟΥΑΡΙΟΣ | JANUARY

20

19

18

17

16

15

14

Μήνας/Month: 01 • Εβδομάδα/Week: 03

ΒΕΙ 930: Άγιος Δημήτριος φονεύων τον Σκυλογιάννη (35,5×26,5×2 εκ., 1873)
ΒΕΙ 930: Saint Demetrius slaying Skylogiannis (35.5×26.5×2 cm, 1873)



40



41

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΙΑΝΟΥΑΡΙΟΣ | JANUARY

27

26

25

24

23

22

21

Μήνας/Month: 01 • Εβδομάδα/Week: 04

ΒΕΙ 184: Άγιος Δημήτριος έφιππος φονεύων τον Σκυλογιάννη (101×54×3,3 εκ., ά  μισό 17ου αι.). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου 
ΒΕΙ 184: Saint Demetrius, mounted, slaying Skylogiannis (101×54×3.3 cm, 1st half of the 17th c.). Donation of D. Economopoulos



42



43

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΙΑΝΟΥΑΡΙΟΣ | JANUARY

03

02

01

31

30

29

28

Μήνας/Month: 01 • Εβδομάδα/Week: 05

ΒΕΙ 672: Άγιος Δημήτριος έφιππος φονεύων τον Σκυλογιάννη με αγίους 
Διονύσιο εν Ολύμπω και Χαράλαμπο (39×31×3 εκ., 1815)
ΒΕΙ 672: Saint Demetrius, mounted, slaying Skylogiannis with Saint Dionysios 
of Olympos and Saint Charalambos (39×31×3 cm, 1815)

Των Τριών Ιεραρχών

Υπαπαντή του Σωτήρος

ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ • FEBRUARY



44



45

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ | FEBRUARY

10

09

08

07

06

05

04

Μήνας/Month: 02 • Εβδομάδα/Week: 06

ΒΕΙ 513: Άγιος Δημήτριος έφιππος, φονεύων τον Σκυλογιάννη, θαύμα επισκόπου Κυπριανού (85×52×4,5 εκ., 18ος αι.)
ΒΕΙ 513: Saint Demetrius, mounted, slaying Skylogiannis, miracle of the Bishop Cyprian (85×52×4.5 cm, 18th c.)

Αγίου Θεοδώρου του Στρατηλάτου



46



47

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ | FEBRUARY

17

16

15

14

13

12

11

Μήνας/Month: 02 • Εβδομάδα/Week: 07

ΒΕΙ 730: Άγιος Δημήτριος έφιππος φονεύων τον ηγεμόνα, θαύμα με τις αιχμάλωτες κεντήστρες (37×30,5×2 εκ., ρώσικη, 18ος-19ος)
ΒΕΙ 730: Saint Demetrius, mounted, slaying the ruler-miracle with the captive embroiderers (37×30.5×2 cm, Russian, 18th-19th c.)

Τελώνου και Φαρισαίου • Αρχή Τριωδίου



48



49

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ | FEBRUARY

24

23

22

21

20

19

18

Μήνας/Month: 02 • Εβδομάδα/Week: 08

ΒΕΙ 952: Ο άγιος Δημήτριος στη φυλακή ευλογών τον άγιο Νέστορα (39,2×32,5×1,5 εκ., 17ος-18ος αι.)
ΒΕΙ 952: Saint Demetrius in prison, blessing Saint Nestor (39.2×32.5×1.5 cm, 17th-18th c.)

Του Ασώτου



50



51

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ | FEBRUARY

03

02

01

28

27

26

25

Μήνας/Month: 02 • Εβδομάδα/Week: 09

ΒΕΙ 520: Άγιος Γεώργιος ένθρονος με σκηνές του βίου του (87×57×4 εκ., 18ος αι.)
ΒΕΙ 520: Saint George enthroned with scenes from his life (87×57×4 cm, 18th c.)

Τσικνοπέμπτη • Αγίου Θεοδώρου του Τήρωνος

Α’ Ψυχοσάββατο

Της Αποκρέω

ΜΑΡΤΙΟΣ • MARCH



52



53

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΜΑΡΤΙΟΣ | MARCH

10

09

08

07

06

05

04

Μήνας/Month: 03 • Εβδομάδα/Week: 10

ΒΕΙ 546: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος με σκηνές του βίου του (61,5×49×4,5 εκ., 18ος αι.)
ΒΕΙ 546: Saint George as mounted dragon-slayer with scenes from his life (61.5×49×4.5 cm, 18th c.)

Των Αγίων Σαράντα Μαρτύρων εν Σεβαστεία

Της Τυροφάγου



54



55

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΜΑΡΤΙΟΣ | MARCH

17

16

15

14

13

12

11

Μήνας/Month: 03 • Εβδομάδα/Week: 11

ΒΕΙ 668: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος με σκηνές του βίου του (59,5×48×3 εκ., 18ος αι.)
ΒΕΙ 668: Saint George as mounted dragon-slayer with scenes from his life (59.5×48×3 cm, 18th c.)

Καθαρά Δευτέρα

Αγίου Θεοδώρου

Κυριακή της Ορθοδοξίας



56



57

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΜΑΡΤΙΟΣ | MARCH

24

23

22

21

20

19

18

Μήνας/Month: 03 • Εβδομάδα/Week: 12

ΒΕΙ 65: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος (34,5×25,5×3,5 εκ., β΄ μισό 17ου αι.). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου 
ΒΕΙ 65: Saint George as mounted dragon-slayer (34.5×25.5×3.5 cm, 2nd half of the 17th c.). Donation of D. Economopoulos 

Γρηγορίου του Παλαμά



58



59

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΜΑΡΤΙΟΣ | MARCH

31

30

29

28

27

26

25

Μήνας/Month: 03 • Εβδομάδα/Week: 13

ΒΕΙ 70: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος και άγιος Νικόλαος 
(20,8×25×1,8 εκ., β΄ μισό 16ου αι.). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου 
ΒΕΙ 70: Saint George as mounted dragon-slayer and Saint Nicholas 
(20.8×25×1.8 cm, 2nd half of the 16th c.). Donation of D. Economopoulos 

Ο Ευαγγελισμός της Θεοτόκου • Επέτειος της Επανάστασης του 1821



60



61

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΑΠΡΙΛΙΟΣ | APRIL

07

06

05

04

03

02

01

Μήνας/Month: 04 • Εβδομάδα/Week: 14

ΒΕΙ 128: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος (41×34,5×6,2 εκ., 18ος αι.). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου 
ΒΕΙ 128: Saint George as mounted dragon-slayer (41×34.5×6.2 cm, 18th c.). Donation of D. Economopoulos 

ΑΠΡΙΛΙΟΣ • APRIL



62



63

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΑΠΡΙΛΙΟΣ | APRIL

14

13

12

11

10

09

08

Μήνας/Month: 04 • Εβδομάδα/Week: 15

ΒΕΙ 131: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος (30,5×24,7×2,4 εκ., 18ος αι.). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου 
ΒΕΙ 131: Saint George as mounted dragon-slayer (30.5×24.7×2.4 cm, 18th c.). Donation of D. Economopoulos 



64



65

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΑΠΡΙΛΙΟΣ | APRIL

21

20

19

18

17

16

15

Μήνας/Month: 04 • Εβδομάδα/Week: 16

ΒΕΙ 135: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος (29×18,5×1,8 εκ. , 17ος-18ος αι.). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου 
ΒΕΙ 135: Saint George as mounted dragon-slayer (29×18.5×1.8 cm , 17th-18th c.). Donation of D. Economopoulos 

Του Λαζάρου

Κυριακή των Βαΐων



66



67

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΑΠΡΙΛΙΟΣ | APRIL

28

27

26

25

24

23

22

Μήνας/Month: 04 • Εβδομάδα/Week: 17

ΒΕΙ 136: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος (23,7×12,7×2,3 εκ., 17ος αι.). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου 
ΒΕΙ 136: Saint George as mounted dragon-slayer (23.7×12.7×2.3 cm, 17th c.). Donation of D. Economopoulos 

Μ. Δευτέρα

Μ. Τρίτη

Μ. Τετάρτη

Μ. Πέμπτη

Μ. Παρασκευή

Μ. Σάββατο

ΤΟ ΑΓΙΟΝ ΠΑΣΧΑ



68



69

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΑΠΡΙΛΙΟΣ | APRIL

05

04

03

02

01

30

29

Μήνας/Month: 04 • Εβδομάδα/Week: 18

ΒΕΙ 156: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος (32×27×2,3 εκ., 18ος αι.). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου 
ΒΕΙ 156: Saint George as mounted dragon-slayer (32×27×2.3 cm, 18th c.). Donation of D. Economopoulos 

Δευτέρα της Διακαινησίμου • Αγίου Γεωργίου Μεγαλομάρτυρος και Τροπαιοφόρου

Πρωτομαγιά
ΜΑΪΟΣ • MAY



70



71

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΜΑΪΟΣ | MAY

12

11

10

09

08

07

06

Μήνας/Month: 05 • Εβδομάδα/Week: 19

ΒΕΙ 223: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος (41,5×31,5×2,2 εκ., 18ος αι.). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου 
ΒΕΙ 223: Saint George as mounted dragon-slayer (41.5×31.5×2.2 cm, 18th c.). Donation of D. Economopoulos 

Αγίου Χριστοφόρου Μάρτυρος



72



73

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΜΑΪΟΣ | MAY

19

18

17

16

15

14

13

Μήνας/Month: 05 • Εβδομάδα/Week: 20

ΒΕΙ 430: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος (21,8×16,8×1,4 εκ., τέλη 18ου αι.). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου 
ΒΕΙ 430: Saint George as mounted dragon-slayer (21.8×16.8×1.4 cm, Late 18th c.). Donation of D. Economopoulos 

Διεθνής Ημέρα Μουσείων



74



75

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΜΑΪΟΣ | MAY

26

25

24

23

22

21

20

Μήνας/Month: 05 • Εβδομάδα/Week: 21

ΒΕΙ 901: Άγιος Δημήτριος έφιππος δρακοντοκτόνος (21,5×16×2 εκ., 18ος-19ος αι.)
ΒΕΙ 901: Saint Demetrius as mounted dragon-slayer (21.5×16×2 cm, 18th-19th c.)

Κωνσταντίνου και Ελένης των Ισαποστόλων



76



77

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΜΑΪΟΣ | MAY

02

01

31

30

29

28

27

Μήνας/Month: 05 • Εβδομάδα/Week: 22

ΒΕΙ 934: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος (19×15,5×3 εκ., 18ος αι.). Δωρεά Θεοδώρας Βλαστού - Δραγούμη
ΒΕΙ 934: Saint George as mounted dragon-slayer (19×15.5×3 cm, 18th c.). Donation of Theodora Vlastou-Dragoumi 

Αγίου Ιωάννου του Ρώσου

ΙΟΥΝΙΟΣ • JUNE



78



79

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΙΟΥΝΙΟΣ | JUNE

09

08

07

06

05

04

03

Μήνας/Month: 06 • Εβδομάδα/Week: 23

ΒΕΙ 756: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος και η αγία Αναστασία η Φαρμακολύτρια (77×55×2,5 εκ., 18ος αι.)
ΒΕΙ 756: Saint George as mounted dragon-slayer and Saint Anastasia Pharmakolytria (77×55×2.5 cm, 18th c.)



80



81

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΙΟΥΝΙΟΣ | JUNE

16

15

14

13

12

11

10

Μήνας/Month: 06 • Εβδομάδα/Week: 24

ΒΕΙ 1023: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος (78,2×45,7×4,2 εκ. , 1760)
ΒΕΙ 1023: Saint George as mounted dragon-slayer (78.2×45.7×4.2 cm , 1760)



82



83

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΙΟΥΝΙΟΣ | JUNE

23

22

21

20

19

18

17

Μήνας/Month: 06 • Εβδομάδα/Week: 25

ΒΕΙ 508: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος (36,5×27,5×2,8 εκ., 18ος-19ος αι.)
ΒΕΙ 508: Saint George as mounted dragon-slayer (36.5×27.5×2.8 cm, 18th-19th c.)

Του Αγίου Πνεύματος



84



85

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΙΟΥΝΙΟΣ | JUNE

30

29

28

27

26

25

24

Μήνας/Month: 06 • Εβδομάδα/Week: 26

ΒΕΙ 529: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος (39,5×29×4,3 εκ., 1740)
ΒΕΙ 529: Saint George as mounted dragon-slayer (39.5×29×4.3 cm, 1740)

Αποστόλων Πετρου και Παύλου

Σύναξις των Αγίων 12 Αποστόλων



86



87

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΙΟΥΛΙΟΣ | JULY

07

06

05

04

03

02

01

Μήνας/Month: 07 • Εβδομάδα/Week: 27

ΒΕΙ 661: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος (109,5×76×4,3 εκ., 1810 / ανακαίνιση 1876)
ΒΕΙ 661: Saint George as mounted dragon-slayer (109.5×76×4.3 cm, 1810 / renovated 1876)

Αγίας Κυριακής Μεγαλομάρτυρος

ΙΟΥΛΙΟΣ • JULY



88



89

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΙΟΥΛΙΟΣ | JULY

14

13

12

11

10

09

08

Μήνας/Month: 07 • Εβδομάδα/Week: 28

ΒΕΙ 662: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος (41×36×1,5 εκ., 18ος αι.)
ΒΕΙ 662: Saint George as mounted dragon-slayer (41×36×1.5 cm, 18th c.)

Προκοπίου του Μεγαλομάρτυρος



90



91

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΙΟΥΛΙΟΣ | JULY

21

20

19

18

17

16

15

Μήνας/Month: 07 • Εβδομάδα/Week: 29

ΒΕΙ 126: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος και άγιος Ιωάννης Πρόδρομος (19×28×3,2 εκ., 16ος αι.). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου 
ΒΕΙ 126: Saint George as mounted dragon-slayer and Saint John the Baptist (19×28×3.2 cm, 16th c.). Donation of D. Economopoulos 

Αγίας Μαρίνας Μεγαλομάρτυρος

Προφήτη Ηλία



92



93

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΙΟΥΛΙΟΣ | JULY

28

27

26

25

24

23

22

Μήνας/Month: 07 • Εβδομάδα/Week: 30

ΒΕΙ 419: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος (29×22,3 ×2,6 εκ, 17ος αι.). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου 
ΒΕΙ 419: Saint George as mounted dragon-slayer (29×22.3 ×2.6 cm, 17th c.). Donation of D. Economopoulos 

Παρασκευής Οσιομάρτυρος

Αγίου Παντελεήμονος Μεγαλομάρτυρος του Ιαματικού



94



95

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΙΟΥΛΙΟΣ | JULY

04

03

02

01

31

30

29

Μήνας/Month: 07 • Εβδομάδα/Week: 31

ΒΕΙ 244: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος (17×14×2,2 εκ., 18ος αι.). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου 
ΒΕΙ 244: Saint George as mounted dragon-slayer (17×14×2.2 cm, 18th c.). Donation of D. Economopoulos 

ΑΥΓΟΥΣΤΟΣ • AUGUST



96



97

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΑΥΓΟΥΣΤΟΣ | AUGUST

11

10

09

08

07

06

05

Μήνας/Month: 08 • Εβδομάδα/Week: 32

ΒΕΙ 781: Άγιος Γεώργιος έφιππος δρακοντοκτόνος και η Παναγία Βλαχερνίτισσα (43,7×29,5×1,7 εκ., 19ος αι.)
ΒΕΙ 781: Saint George as mounted dragon-slayer and the Virgin Vlachernitissa (43.7×29.5×1.7 cm, 19th c.)



98



99

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΑΥΓΟΥΣΤΟΣ | AUGUST

18

17

16

15

14

13

12

Μήνας/Month: 08 • Εβδομάδα/Week: 33

ΒΕΙ 77: Άγιος Γεώργιος ένθρονος (55×43,5×3,5 εκ., τέλη 15ου-αρχές 16ου αι.). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου 
ΒΕΙ 77: Saint George enthroned (55×43.5×3.5 cm, Late 15th-early 16th c.). Donation of D. Economopoulos 

Κοίμησις της Θεοτόκου



100



101

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΑΥΓΟΥΣΤΟΣ | AUGUST

25

24

23

22

21

20

19

Μήνας/Month: 08 • Εβδομάδα/Week: 34

ΒΕΙ 217: Άγιος Γεώργιος με στρατιωτική ενδυμασία (23×17,5×2,3 εκ., 17ος αι.). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου 
ΒΕΙ 217: Saint George in military attire (23×17.5×2.3 cm, 17th c.). Donation of D. Economopoulos 

Αγίου Ανδρέου του Στρατηλάτου



102



103

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΑΥΓΟΥΣΤΟΣ | AUGUST

01

31

30

29

28

27

26

Μήνας/Month: 08 • Εβδομάδα/Week: 35

ΒΕΙ 964: Άγιος Γεώργιος ο Διασορίτης (85×74,5×5,6 εκ., τέλη 14ου αι.)
ΒΕΙ 964: Saint George Diasoritis (85×74.5×5.6 cm, Late 14th c.)

Αγίου Φανουρίου του Νεοφανούς Μεγαλομάρτυρος

ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ • SEPTEMBER



104



105

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ | SEPTEMBER

08

07

06

05

04

03

02

Μήνας/Month: 09 • Εβδομάδα/Week: 36

ΒΕΙ 171: Τρίπτυχο. Ζωοδόχος Πηγή, άγιοι Νικόλαος και Αθανάσιος, άγιοι Γεώργιος και Δημήτριος 
έφιπποι (35×51×4.3 εκ., 23 Απριλίου 1753). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου
ΒΕΙ 171: Triptych. Zoodochos Pigi, Saint Nicholas and Saint Athanasius, Saints George and 
Demetrius, mounted (35×51×4.3 cm, 23 April 1753). Donation of D. Economopoulos 

Αγίου Μάμαντος Μάρτυρος



106



107

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ | SEPTEMBER

15

14

13

12

11

10

09

Μήνας/Month: 09 • Εβδομάδα/Week: 37

ΒΕΙ 837: Τρίπτυχο. Παναγία Ρόδον το Αμάραντον, άγιοι Αθανάσιος, Νικόλαος, αγίες Κυριακή και 
Παρασκευή και άγιοι Γεώργιος και Δημήτριος έφιπποι (28×33,5×3,5 εκ., 19ος αι.)
ΒΕΙ 837: Triptych. The Virgin “Unfading Rose,” Saints Athanasius, Nicholas, Kyriaki and 
Paraskevi and Saints George and Demetrius, mounted (28×33.5×3.5 cm, 19th c.)

Αγίας Θεοδώρας Στρατιωτίνας

Ύψωσις του Τιμίου Σταυρού

Αγίου Νικήτα του Γότθου



108



109

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ | SEPTEMBER

22

21

20

19

18

17

16

Μήνας/Month: 09 • Εβδομάδα/Week: 38

ΒΕΙ 134: Παναγία αριστεροκρατούσα με αγίους Κωνσταντίνο, Νικόλαο και άγιοι Γεώργιος και 
Δημήτριος (έφιπποι) ( 25,5×22×3,5 εκ., 18ος αι.). Δωρεά Δ. Οικονομόπουλου 
ΒΕΙ 134: The Virgin aristerokratousa with Saints Constantine, Nicholas and Saints George and 
Demetrius (mounted) (25.5×22×3.5 cm, 18th c.). Donation of D. Economopoulos 

Αγίου Ευσταθίου και Θεοπίστης



110



111

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΣ | SEPTEMBER

29

28

27

26

25

24

23

Μήνας/Month: 09 • Εβδομάδα/Week: 39

ΒΕΙ 669: Παναγία Ρόδον το Αμάραντον με τους αγίους Αθανάσιο, Νικόλαο, Χαράλαμπο, Βασίλειο, Στυλιανό 
και Αντώνιο και άγιοι Γεώργιος και Δημήτριος έφιπποι (43×30,2×3,2 εκ., τέλη 18ου-αρχές 19ου αι.)
ΒΕΙ 669: The Virgin “Unfading Rose” with Saints Athanasius, Nicholas, Charalambos, Basil, Stylianos, and 
Antonios and Saints George and Demetrius, mounted (43×30.2×3.2 cm, Late 18th-early 19th c.)



112



113

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΟΚΤΩΒΡΙΟΣ | OCTOBER

06

05

04

03

02

01

30

Μήνας/Month: 10 • Εβδομάδα/Week: 40

ΒΕΙ 737: Παναγία Ρόδον το Αμάραντον, με τους αγίους Αθανάσιο, Νικόλαο, Χαράλαμπο, και Διονύσιο 
εν Ολύμπω και άγιοι Γεώργιος και Δημήτριος έφιπποι (38×31,5×2,5 εκ., 18ος αι.)
ΒΕΙ 737: The Virgin “Unfading Rose” with Saints Athanasius, Nicholas, Charalambos, and Dionysios 
of Olympos and Saints George and Demetrius, mounted (38×31.5×2.5 cm, 18th c.)

ΟΚΤΩΒΡΙΟΣ • OCTOBER



114



115

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΟΚΤΩΒΡΙΟΣ | OCTOBER

13

12

11

10

09

08

07

Μήνας/Month: 10 • Εβδομάδα/Week: 41

ΒΕΙ 804: Παναγία Γαλακτοτροφούσα με τους αγίους Νικόλαο, Αθανάσιο και άγιοι 
Γεώργιος και Δημήτριος έφιπποι (40,5×31×2,5 εκ., 18ος αι.)
ΒΕΙ 804: The Virgin Galaktotrofousa with Saints Nicholas and Athanasius and 
Saints George and Demetrius, mounted (40.5×31×2.5 cm, 18th c.)

Αγίων Σεργίου και Βάκχου



116



117

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΟΚΤΩΒΡΙΟΣ | OCTOBER

20

19

18

17

16

15

14

Μήνας/Month: 10 • Εβδομάδα/Week: 42

ΒΕΙ 617: Παναγία Ρόδον το Αμάραντον με αρχάγγελο Μιχαήλ, αγίους Ιωάννη Πρόδρομο, Βασίλειο, Αθανάσιο, Χαράλαμπο, Νικόλαο, 
Αντώνιο, Κοσμά, Δαμιανό και Διονύσιο εν Ολύμπω και οι άγιοι Γεώργιος και Δημήτριος έφιπποι (49×40×5,5 εκ., 18ος αι.)
ΒΕΙ 617: The Virgin “Unfading Rose” with the archangel Michael, Saints John the Baptist, Basil, Athanasius, Charalambos, Nicholas, 
Antonios, Cosmas, Damian and Dionysios of Olympos and Saints George and Demetrius, mounted (49×40×5.5 cm, 18th c.)

Αγίου Λογγίνου του Εκατόνταρχου

Αγίου Αρτεμίου Μεγαλομάρτυρος



118



119

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΟΚΤΩΒΡΙΟΣ | OCTOBER

27

26

25

24

23

22

21

Μήνας/Month: 10 • Εβδομάδα/Week: 43

ΒΕΙ 654: Παναγία Ρόδον το Αμάραντον με αρχάγγελο Μιχαήλ, αγίους Ιωάννη Πρόδρομο, Αθανάσιο, 
Νικόλαο, Κοσμά και Δαμιανό και οι άγιοι Γεώργιος και Δημήτριος έφιπποι (55×42×2,7, 18ος αι.)
ΒΕΙ 654: The Virgin “Unfading Rose” with the archangel Michael, Saints John the Baptist, Athanasius, 
Nicholas, Cosmas and Damian and Saints George and Demetrius, mounted (55×42×2.7 cm, 18th c.)

Δημητρίου του Μυροβλύτου

Νέστορος και Λούπου μαρτύρων



120



121

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΟΚΤΩΒΡΙΟΣ | OCTOBER

03

02

01

31

30

29

28

Μήνας/Month: 10 • Εβδομάδα/Week: 44

ΒΕΙ 548: Δίπτυχο. Παναγία Ρόδον το Αμάραντον, άγιοι Γεώργιος και Δημήτριος έφιπποι (16,5×10,6×1 εκ., 18ος-19ος αι.)
ΒΕΙ 548: Diptych. The Virgin “Unfading Rose,” Saints George and Demetrius, mounted (16.5×10.6×1 cm, 18th-19th c.)

Επέτειος του ΟΧΙ

ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ • NOVEMBER



122



123

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ | NOVEMBER

10

09

08

07

06

05

04

Μήνας/Month: 11 • Εβδομάδα/Week: 45

ΒΕΙ 984: Άγιοι Γεώργιος και Δημήτριος έφιπποι (22,5×17,3×2 εκ., 18ος αι.). Δωρεά Ευστράτιου Δούκα
ΒΕΙ 984: Saints George and Demetrius, mounted (22.5×17.3×2 cm, 18th c.). Donation of Efstratios Doukas 

Σύναξις των Παμμεγίστων Ταξιαρχών Μιχαήλ και Γαβριήλ

Αγίου Ορέστου



124



125

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ | NOVEMBER

17

16

15

14

13

12

11

Μήνας/Month: 11 • Εβδομάδα/Week: 46

ΒΕΙ 477: Δίζωνη εικόνα. Άγιοι, Γεώργιος και Δημήτριος με άγιο Παντελεήμονα και άγιοι 
Θεόδωροι με άγιο Αντώνιο (99×51×3,2 εκ., τέλη 14ου-αρχές 15ου αι.)
ΒΕΙ 477: Bi-zone icon. Saints George and Demetrius with Saint Panteleimon and Saints 
Theodore with Saint Antonios (99×51×3.2 cm, Late 14th-early 15th c.)

Αγίου Βίκτωρος Μεγαλομάρτυρος, Αγίου Βικεντίου του Διακόνου Ιερομάρτυρος

Επέτειος της εξέγερσης του Πολυτεχνείου



126



127

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ | NOVEMBER

24

23

22

21

20

19

18

Μήνας/Month: 11 • Εβδομάδα/Week: 47

ΒΕΙ 501: Δίζωνη εικόνα. Άγιοι Αθανάσιος, Ιωάννης Πρόδρομος και Νικόλαος και άγιοι 
Δημήτριος, Γεώργιος και Θεόδωροι (63,5×41×4,5 εκ., 17ος αι.)
ΒΕΙ 501: Bi-zone icon. Saints Athanasius, John the Baptist and Nicholas and Saints 
Demetrius, George and the Saints Theodore (63.5×41×4.5 cm, 17th c.)

Εισόδια της Θεοτόκου



128



129

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ | NOVEMBER

01

30

29

28

27

26

25

Μήνας/Month: 11 • Εβδομάδα/Week: 48

ΒΕΙ 783: Παναγία Ρόδον το Αμάραντον, με τους αγίους Αθανάσιο, Νικόλαο, Διονύσιο εν Ολύμπω, Αντώνιο, Χαράλαμπο, Ευστάθιο, 
Στυλιανό και την αγία Παρασκευή και άγιοι Γεώργιος, Θεόδωρος και Δημήτριος έφιπποι (54,5×32×2 εκ., 18ος-19ος αι.)
ΒΕΙ 783: The Virgin “Unfading Rose” with Saints Athanasius, Nicholas, Dionysios of Olympos, Antonios, Charalambos, 
Eustathius, Stylianos and Saint Paraskevi with Saints George, Theodore, and Demetrius, mounted (54.5×32×2 cm, 18th-19th c.)

Αικατερίνης Μεγαλομάρτυρος, Αγίου Μερκουρίου Μεγαλομάρτυρος

Αποστόλου Ανδρέου

ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ • DECEMBER



130



131

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ | DECEMBER

08

07

06

05

04

03

02

Μήνας/Month: 12 • Εβδομάδα/Week: 49

ΒΕΙ 630: Άγιος Προκόπιος με στρατιωτική ενδυμασία (32×24,8×2 εκ., 18ος αι.)
ΒΕΙ 630: Saint Procopius in military attire (32×24.8×2 cm, 18th c.)

Βαρβάρας της μεγαλομάρτυρος

Σάββα του Ηγιασμένου

Αγίου Νικολάου



132



133

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ | DECEMBER

15

14

13

12

11

10

09

Μήνας/Month: 12 • Εβδομάδα/Week: 50

ΒΕΙ 674: Άγιος Προκόπιος έφιππος προελαύνει - Θεοφάνεια (39×31×2,2 εκ., 19ος αι.)
ΒΕΙ 674: Saint Procopius, mounted and marching – Epiphany (39×31×2,2 εκ., 19th c.)

Σύλληψις της Αγίας Άννης

Αγίου Σπυρίδωνος

Των Αγίων πέντε μαρτύρων εν Σεβάστεια Ευστρατίου, Αυξεντίου, Ευγενίου, Μαρδαρίου και Ορέστου

Ελευθερίου ιερομάρτυρος



134



135

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ | DECEMBER

22

21

20

19

18

17

16

Μήνας/Month: 12 • Εβδομάδα/Week: 51

BEI 27: Άγιος Μερκούριος και αγία Αικατερίνη (27,8×22,3×2,5 εκ., 18ος αι.)
BEI 27: Saints Mercurius and Catherine (Aikaterini) (27.8×22.3×2.5 cm, 18th c.)

Αναστασίας Φαρμακολύτριας



136



137

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ | DECEMBER

29

28

27

26

25

24

23

Μήνας/Month: 12 • Εβδομάδα/Week: 52

ΒΕΙ 786: Αγία Τριάδα και οι άγιοι Ευστάθιος, Ευθύμιος και Στυλιανός ο Παφλαγών (36,5×27,5×2,5 εκ., 1784)
ΒΕΙ 786: The Holy Trinity and Saints Eustathius, Euthymius, and 
Stylianos of Paphlagonia (36.5×27.5×2.5 cm, 1784)

Χριστούγεννα

Στεφάνου Πρωτομάρτυρος, Αγίου Μαυρικίου μάρτυρος



138



139

Κυριακή • Sunday

Σάββατο • Saturday

Παρασκευή • Friday

Πέμπτη • Thursday

Τετάρτη • Wednesday

Τρίτη • Tuesday

Δευτέρα • Monday

2019 ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ | DECEMBER

05

04

03

02

01

31

30

Μήνας/Month: 12 • Εβδομάδα/Week: 53

ΒΕΙ 676: Άγιος Μηνάς έφιππος (41×34,5×4,5 εκ., 18ος αι.).
ΒΕΙ 676: Saint Menas, mounted (41×34.5×4.5 cm, 18th c.).

2020



140

Research, material selection, texts, editing:
Dr Agathoniki Tsilipakou

Conservation of artworks 
Beinas Pavlos, Beltsi Fotini, Charisiou Vassiliki,  
Dousi Athina, Drosaki Dimitra, Ganitis Vaios, 
Karagiannidou Ilektra, Kesidis Stylianos,  
Katsifas Christos, Lazidou Dimitra, Nikolis Dimitrios, 
Siaka Anastasia, Skouria Maria-Chrisanthi,  
Talarou Ekaterini, Tzinikou Ioanna, Vlassis Dimitrios, 
Zahariou Evridiki-Anastasia 

English translation 
Deborah Brown Kazazis

Photographs 
Fafalis Giorgos, Kartsoglou Thanos,  
Skiadaresis Makis, Tsiokas Nikos,  
Zoumbourdikoudis Stamatis 

Design 
Dimitris Milosis 

Production 
MOUGOS - COMMUNICATION IN PRINT

The desk diary “Military Saints: Heroes and Protectors”  
was printed by the Association of “Friends of the Museum of Byzantine Culture” 
in November 2018 in 700 copies.



141

Έρευνα, επιλογή υλικού, κείμενα, επιμέλεια:
Δρ Αγαθονίκη Τσιλιπάκου

Συντήρηση έργων
Βλάσσης Δημήτριος, Γανίτης Βάιος, 
Δροσάκη Δήμητρα, Ζαχαρίου Ευρυδίκη-Αναστασία,  
Καραγιαννίδου Ηλέκτρα, Κατσίφας Χρίστος,  
Κεσίδης Στυλιανός, Λαζίδου Δήμητρα, Μπεινάς Παύλος, 
Μπέλτση Φωτεινή, Νικολής Δημήτριος, Ντούση Αθηνά, 
Σιακά Αναστασία, Σκουριά Μαρία-Χρυσάνθη,  
Ταλάρου Αικατερίνη, Τζινίκου Ιωάννα,  
Χαρισίου Βασιλική

Αγγλική μετάφραση
Deborah Brown Καζάζη

Φωτογραφίες
Ζουμπουρτικούδης Σταμάτης,  
Καρτσόγλου Θάνος, Σκιαδαρέσης Μάκης,  
Τσιόκας Νίκος, Φαφαλής Γιώργος 

Σχεδιασμός
Δημήτρης Μηλώσης

Παραγωγή 
ΜΟΥΓΚΟΣ - ΕΝΤΥΠΗ ΕΠΙΚΟΙΝΩΝΙΑ

Το λεύκωμα-ημερολόγιο «Στρατιώτες Άγιοι, Ήρωες Προστάτες»  
εκδόθηκε από το Σωματείο των «Φίλων του Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού»  
και τυπώθηκε σε 700 αντίτυπα τον Νοέμβριο του 2018. 



142

FRIENDS OF THE MUSEUM OF BYZANTINE CULTURE

The association of “Friends of the Museum of Byzantine Culture” was 
founded in 1988, immediately after construction work on the Museum 
began. It is thus the only association of friends that started its activity, 
contributing to the Museum collections’ recording and conservation, before 
the MBC’s official inauguration in 1994.

The association of Friends forms the link between the Museum and the 
general public, and its main aims are to provide the museum with moral 
and material support, assist in its running, help augment its collections, and 
raise public awareness regarding artefacts related with Byzantine history 
and art. 

The Friends is a non-profit organisation recognised by the state and a 
member of the Hellenic Federation of Friends of Museums (EOSFIM). 
Through EOSFIM, it also belongs to the World Federation of Friends of 
Museums (WFFM). 

The membership currently stands at over 1500 and continues to rise yearly.

Executive Committee 2017 - 2019
Panagiota Gourassa - Georgiadou, Chair
Ypatia Dionyssiadou, Vice-Chair
Eliza Alexandridou, Vice-Chair
Athanasios Koukoravas, General Secretary
Magdalini Manoudi, Treasurer
Despoina Karagiannidou - Dalakoura
Polytimi Katsochi
Anastasios Plastiras
Michael Rokkos
Athena Sipitanou
Angeliki Strati
Efstratia Stenomeridou - Tsirli
Stamatia Rovatsou



143

ΟΙ ΦΙΛΟΙ ΤΟΥ ΜΟΥΣΕΙΟΥ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟΥ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΥ

Το Σωματείο των Φίλων του Μουσείου Βυζαντινού Πολιτισμού ιδρύθηκε το 
1988, αμέσως μετά την έναρξη κατασκευής του κτιρίου του Μουσείου. Είναι 
έτσι, ίσως, το μοναδικό Σωματείο Φίλων που άρχισε τη δράση του, συμβάλλο-
ντας στην καταγραφή και συντήρηση των συλλογών του Μουσείου, πριν τα ε-
πίσημα εγκαίνιά του που έγιναν το 1994. 

Το Σωματείο αποτελεί το συνδετικό κρίκο του Μουσείου με την κοινωνία, με 
κύριους στόχους την ηθική και υλική ενίσχυση του Μουσείου, τη συμπαρά-
σταση στη λειτουργία του και στον εμπλουτισμό των συλλογών του καθώς και 
την ευαισθητοποίηση του ευρύτερου κοινού για τα έργα της βυζαντινής ιστο-
ρίας και τέχνης.

Αποτελεί μη κερδοσκοπικό σωματείο, αναγνωρισμένο από το κράτος, είναι 
μέλος της Ελληνικής Ομοσπονδίας Φίλων των Μουσείων (ΕΟΣΦΙΜ) και μέ-
σω αυτής συμμετέχει στην Παγκόσμια Ομοσπονδία Φίλων των Μουσείων 
(FMAM). 

Σήμερα τα μέλη του ξεπερνούν τα 1500 και συνεχίζουν να αυξάνονται κάθε 
χρόνο. 

Διοικητικό Συμβούλιο 2017 - 2019
Παναγιώτα Γκουράσα - Γεωργιάδου, Πρόεδρος
Υπατία Διονυσιάδου, Α' Αντιπρόεδρος
Ελίζα Αλεξανδρίδου, Β' Αντιπρόεδρος 
Αθανάσιος Κουκοράβας, Γεν. Γραμματέας 
Μαγδαληνή Μανούδη, Ταμίας 
Δέσποινα Καραγιαννίδου - Δαλακούρα, Μέλος
Πολυτίμη Κατσώχη, Μέλος
Αναστάσιος Πλαστήρας, Μέλος
Μιχαήλ Ρόκκος, Μέλος
Αθηνά Σιπητάνου, Μέλος
Αγγελική Στρατή, Μέλος
Ευστρατία Στενομερίδου - Τσίρλη, Μέλος
Σταματία Ροβάτσου, Αναπλ. Μέλος​



144

ΜΟΥΣΕΙΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟΥ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΥ
MUSEUM OF BYZANTINE CULTURE

ΣΩΜΑΤΕΙΟ ΦΙΛΩΝ ΜΟΥΣΕΙΟΥ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟΥ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΥ
ASSOCIATION OF THE FRIENDS OF THE MUSEUM OF BYZANTINE CULTURE









Μ
Ο

Υ
ΣΕ

ΙΟ
 Β

Υ
ΖΑ

Ν
ΤΙ

Ν
Ο

Υ
 Π

Ο
Λ

ΙΤ
ΙΣ

Μ
Ο

Υ
 •

 M
U

SE
U

M
 O

F 
B

Y
ZA

N
TI

N
E 

CU
LT

U
R

E
20

19

Στρατιώτες Άγιοι,
Ήρωες Προστάτες

2019

Military Saints: Heroes & Protectors


	Untitled-1
	ΜΒΠ Ημερολόγιο 2019
	Φόδρα1



